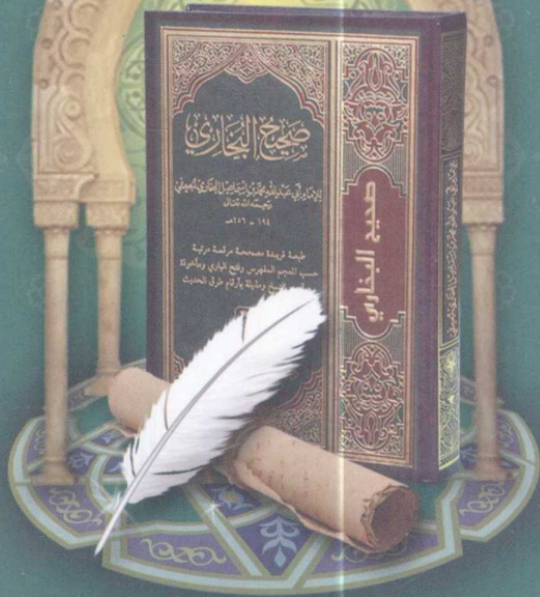


عادات الامام البخاري في صحيحه  
سندهن، تكرار احاديث، ترتيب كتب وابواب او استنباط واجتهاد میں

# امام بخاری کا منہج

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)



انظر ثانی

پروفیسر ڈاکٹر حافظ محمد اسماں ایل فاؤنٹی

چیزیں میں شعب علوم اسلامیہ، نجفینگ یونیورسٹی، لاہور

اردو قابل

ڈاکٹر عبد الغفار

ڈاکٹر حافظ محمد شہباز حسن

تألیف

العلامة محدث الحنفی  
اشیخ عبدالحق بن عبدالواحد الہاشمی المکی

مکتبہ فکار اسلامی

## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب ..... ←

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ ←

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload) ←

کی جاتی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشوواشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ ←

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ ←

ان کتب کو تجارتی یا مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ ←

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاؤشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں﴾

نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔ ←

[kitabosunnat@gmail.com](mailto:kitabosunnat@gmail.com)

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

عادات الامام البخاري في صحيحه

سند و متن، تكرار احاديث، ترتيب كتب و ابواب  
اور استنباط و اجتہادیں

# امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کا نجح منبع

تألیف

العلامة محدث الحرمين الشیخ  
عبد الحق بن عبد الواحد الهاشمي المکی  
(١٣٩٢ھ - ١٣٠٢ھ)

اردو قالب

ڈاکٹر عبدالغفار  
ڈاکٹر حافظ محمد شہباز حسن

تحقيق و اضافة

محمد بن ناصر اجمی

نظر ثانی

پروفیسر ڈاکٹر حافظ محمد اسراeel فاروقی  
چیئرمین شعبہ علوم اسلامیہ، الجیت نگ یونیورسٹی، لاہور

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)



مکتبہ افکار اسلامی

## جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

|               |   |                                             |
|---------------|---|---------------------------------------------|
| نام کتاب      | : | امام بخاری رضی اللہ عنہ کا منیع             |
| تالیف         | : | عبد الحق بن عبد الواحد الہاتمی المکی        |
| تحقیق و اضافہ | : | محمد بن ناصر العجمی                         |
| اُردو قالب    | : | ڈاکٹر عبد الغفار، ڈاکٹر حافظ محمد شہباز حسن |
| نظر ثانی      | : | پروفیسر ڈاکٹر حافظ محمد اسراeel فاروقی      |
| ضخامت         | : | ۱۰۷ صفحات                                   |
| اشاعت (اول)   | : | جنوری ۲۰۱۵ء                                 |
| مطبع          | : | مکتبہ اسلامیہ پرنٹنگ پر لیس لاہور           |
| ناشر          | : | مکتبہ افکار اسلامی                          |

ملنے کا پتا

## مکتبہ اسلامیہ

بال مقابل رحمان مارکیٹ غربی سڑیت اردو بازار لاہور۔ پاکستان فون: 042-37244973 - 37232369  
 سیمنٹ سسٹ میں بال مقابل شل پر بول پپ کوتائی روڈ، قلعہ آباد۔ پاکستان فون: 041-2631204 - 2641204

E-mail: maktabaislamiapk@gmail.com www.facebook.com/maktabaislamiapk

بِسْمِ اللَّهِ  
رَحْمَنِ الرَّحِيمِ

شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت حرم والا ہے



## فہرست مضماین

|          |                                                            |
|----------|------------------------------------------------------------|
| 7 .....  | عرض ناشر .....                                             |
| 8 .....  | اشیخ ابو محمد عبد الحق الہاشمی رضا حالت اور اعتقادات ..... |
| 8 .....  | سلسلہ نسب .....                                            |
| 9 .....  | ابتدائی حالات .....                                        |
| 9 .....  | اساتذہ کرام .....                                          |
| 11 ..... | کتب مقرودۃ علی الشانع .....                                |
| 13 ..... | عبد الحق الہاشمی مہاجر امکی کی تصانیف .....                |
| 14 ..... | چند مشہور تلامذہ .....                                     |
| 14 ..... | مولانا مرحوم کی آل اولاد .....                             |
| 15 ..... | حالات زندگی اور دعوت و تبلیغ .....                         |
| 16 ..... | او صاف و کمالات .....                                      |
| 17 ..... | آپ کے چند عظیم خواب .....                                  |
| 18 ..... | سفر آخرت .....                                             |
| 19 ..... | مولانا مرحوم کے عقائد و نظریات .....                       |
| 19 ..... | ایمان .....                                                |
| 19 ..... | توحید اور اس کی اقسام .....                                |
| 20 ..... | توحید الاسماء والصفات کی تفصیلی بحث .....                  |
| 24 ..... | انبیاء ﷺ اور رفت شدہ صالحین سے مانگنا .....                |
| 25 ..... | چند محمرات .....                                           |
| 26 ..... | نبوت و رسالت .....                                         |
| 26 ..... | عصمت رسول ﷺ .....                                          |

|    |   |                                                                       |
|----|---|-----------------------------------------------------------------------|
| 26 | * | معراج النبی و دیگر معجزات                                             |
| 27 | * | ختم نبوت .....                                                        |
| 27 | * | حیات النبی ﷺ .....                                                    |
| 27 | * | صحابہ کرام شیعۃ الرسول .....                                          |
| 27 | * | اولیاء اللہ .....                                                     |
| 28 | * | مرکتب بکیرہ .....                                                     |
| 28 | * | گمراہ فرقہ .....                                                      |
| 28 | * | مباریہ اور مناظرے .....                                               |
| 28 | * | اسلوب فتاوی .....                                                     |
| 29 | * | چند دیگر مسائل .....                                                  |
| 29 | * | تلقید اور احترام ائمہ .....                                           |
| 30 | * | دعا .....                                                             |
| 31 | * | سند اور فقه و فہم کے بارے میں امام بخاری رضی اللہ عنہ کا منیج .....   |
| 31 | * | سند سے متعلقہ منیج امام بخاری رضی اللہ عنہ .....                      |
| 32 | * | صحیح بخاری میں سند اور متن کے اعتبار سے سکر راحادیث .....             |
| 38 | * | حدیث کو سکر درج کرنے میں امام بخاری رضی اللہ عنہ کے مقاصد .....       |
| 47 | * | فقہ و فہم سے متعلقہ منیج امام بخاری رضی اللہ عنہ .....                |
| 73 | * | صحیح بخاری میں کتب اور ابواب کی ترتیب مناسبت .....                    |
| 90 | * | امام بخاری رضی اللہ عنہ کے بعض مزید اسالیب .....                      |
| 91 | * | جو امام بخاری رضی اللہ عنہ کا اسلوب نہیں .....                        |
| 92 | * | اہل علم کی سیرت بخاری رضی اللہ عنہ پر لکھی گئی کتب .....              |
| 96 | * | فقہ ابواب کے لحاظ سے امام بخاری رضی اللہ عنہ کے اسالیب کے ممونے ..... |
| 97 | * | امام بخاری رضی اللہ عنہ کے نقطہ ہائے نظر کا خلاصہ .....               |



## حضرت شر

یہ کتاب عادات الامام البخاری فی صحیحه ارشیخ عبد الحق البهائی رحمۃ اللہ علیہ کا اردو ترجمہ ہے۔ جسے ڈاکٹر عبد الغفار اور ڈاکٹر حافظ محمد شہباز حسن نے اردو قالب میں منتقل کیا ہے۔ عربی نسخہ کی تحریج و تحقیق محمد بن ناصر الحمی نے کی ہے۔ مترجمین کی طرف سے بعض حوالہ جات کا اضافہ کیا گیا ہے۔ اس کی نظر ثانی کا فریضہ پروفیسر ڈاکٹر حافظ محمد اسرائیل فاروقی رحمۃ اللہ علیہ نے ادا کیا ہے۔ ان کی نشاندہی کے مطابق ڈاکٹر حافظ محمد شہباز حسن نے بعض مفید تعلیقات اور استدراکات کا اضافہ بھی کر دیا ہے۔

کتاب کے شروع میں شیخ عبد الحق بهائی رحمۃ اللہ علیہ کے حالات و اعتقادات پر مشتمل ایک مقالہ شامل کیا گیا ہے۔ جسے پروفیسر ڈاکٹر حافظ محمد اسرائیل فاروقی رحمۃ اللہ علیہ اور ڈاکٹر حافظ محمد شہباز حسن نے ہفت روزہ الاعتصام میں شائع کروایا تھا۔ یہ مقالہ بنیادی طور پر ان کی کتاب عقیدہ الفرقہ الناجیۃ کی روشنی میں تحریر کیا گیا ہے۔ (ان کی اس کتاب کا ترجمہ بھی بعنوان ”نجات یافتہ گروہ کا عقیدہ“ شائع ہو چکا ہے)۔

عادات الامام البخاری فی صحیحه ارشیخ عبد الحق البهائی کی صحیح بخاری کی تدریس و تحقیق کا نچوڑ ہے جس میں نہ صرف طلباء بلکہ علماء کے لیے بھی راہنمائی کا وافر سامان موجود ہے۔ اس کتاب میں سند و متن، تکرار احادیث، ترتیب کتب و ابواب اور استنباط و اجتہاد میں امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کا منبع بیان کیا گیا ہے۔ کتاب کے آخر میں محقق کی طرف سے صحیح بخاری کے بارے میں اور امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کے نقطہ ہائے نظر سے متعلق بہت سی مفید معلومات کا اضافہ بھی کیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ خدام الدین کی اس محنت کو قبول کرے اور ان کے لیے اس کتاب کو صدقہ جاریہ بنائے۔

## اشیخ ابو محمد عبدالحق الہاشمی رضی اللہ عنہ

### حالات اور اعتقادات

تاریخ اسلام میں ایسے علماء بھی ہوئے ہیں جو اپنی ذات میں ایک جماعت اور ملت تھے۔ ان کی خدمات اس قدر ہیں کہ ان کا احاطہ کرنا جوئے شیرانے کے مترادف ہے۔ ایسی ہی ایک شخصیت اشیخ ابو محمد عبدالحق الہاشمی مہاجر کی کی ہے جو خلق کثیر کی ہدایت کا ذریعہ بنے، جن کی ذات کو رہتی دنیا تک یاد رکھا جائے گا۔ ان کے تحریک علمی سے بر صیر اور سرزی میں عرب کے متعدد شہنشاہان علم نے پیاس بھائی۔ ان کی ذات مرقع کمالات ہے، وہ بیک وقت تحریک عالم، مقرر و خطیب اور مدرس و مصنف تھے۔ اگر آج ان کی تمام تر علمی تصانیف منظر عام پر آ جائیں تو انہیں شیخ الاسلام امام عبدالحق کے نام سے یاد کیا جائے۔ ان کے علمی کمالات اور تفوق کی بنا پر حکومت سعودیہ نے انہیں نہ صرف سعودی شہریت دی بلکہ حرم کی میں مدرس کا اعزاز بھی بخشنا۔ چنان چہ انہوں نے تادم آخریہ فریضہ خوش اسلوبی سے ادا کیا۔

#### سلسلہ نسب

مولانا عبدالحق الہاشمی کا سلسلہ نسب بیانیں واسطوں سے امیر المؤمنین عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے جاتلتا ہے۔ یہ سلسلہ نسب ان کی براذری کے پاس تحریری شکل میں موجود ہے۔ جو اس طرح ہے:

ابو محمد عبدالحق بن عبد الواحد بن محمد الکبیر بن الہاشم بن رمضان بن بلاں بن حبۃ اللہ بن علی بن اسماعیل بن جلال بن الشمش بن الامیر بن جعفر بن عبد الرحمن بن جلال ابن محمد بن الامیر بن واصل بن ابی العباس بن ہاشم بن محمد الکبیر بن عبد الرحمن بن جلال بن محمود بن عمر بن

جلال بن الامیر بن نجیب بن عمر بن نصیر بن محمد بن عابد بن ابی بکر بن نجیب بن زید بن عابد بن ابی مسلم بن عبد اللہ بن عباس بن محمد بن زید بن عبد اللہ بن عمر بن خطاب رض<sup>رض</sup>۔  
نوت: ..... شیخ اپنے پردادا الہاشم کی نسبت سے ہائی کھلاتے ہیں۔

### ابتدائی حالات

شیخ موصوف سابق ریاست بہاولپور کے ایک گاؤں کوٹلہ شیخان میں مولانا عبد الواحد جنگ کے گھر پیدا ہوئے۔ انہوں نے اپنا سن ولادت ۱۳۰۲ھ لکھوایا ہے۔<sup>۱</sup>  
بعض علماء نے آپ کا سن ولادت ۱۳۰۱ھ بیان کیا ہے۔

شیخ عبدالحق نے ابتدائی تعلیم و تربیت اپنے والد محترم سے حاصل کی۔ موصوف فرماتے ہیں: ”میں والدین کی تربیت و شفقت میں پلا۔ میں ان کی اولاد میں سب سے چھوٹا تھا۔ مجھ سے پہلے پیدا شدہ میرے بھائی سب فوت ہو چکے تھے۔ اکلوتا بیٹا ہونے کی وجہ سے والدین پیار مجھے ہی حاصل تھا۔ انہوں نے میری بہترین تربیت کی۔ قرآن مجید، فارسی زبان اور صرف دنخو کی کتب والد محترم سے پڑھیں۔

بعد ازاں انہوں نے اپنے والد محترم کے حکم سے حصول علم کے لیے بستیوں اور شہروں کا سفر اختیار کیا۔ ملتان، بیالہ اور دہلی میں تعلیم حاصل کرتے رہے۔ انہوں نے ماہر اساتذہ سے صرف وجوہ، معانی و بیان، بلاغت، ادب، لغت و شعر کی تعلیم حاصل کی، عقائد اور اصول فقہ پر دروس لیے اور فقہ و تفسیر میں بنیادی کتب ماہر اساتذہ سے پڑھیں۔ بعد ازاں علوم الحدیث اور علوم القرآن کی طرف متوجہ ہوئے اور اس سلسلے میں اہل السنۃ کی کثیر کتب کا مطالعہ کیا، تفسیر اور حدیث ان کا خاص موضوع تھا۔

### اساتذہ کرام

شیخ عبدالحق نے کثیر اساتذہ کرام اور مشائخ عظام سے استفادہ کیا، ذیل میں مجموعی طور

۱ عقيدة الفرقة الناجية، صفحہ: ۲۷۔

۲ عقيدة الفرقة الناجية، از ابو شيخ محمد عبدالحق الہاشمی، صفحہ: ۱۹۔ طبع اول۔

پر تمام کا ذکر کیا جاتا ہے۔

◇ ابوالقاسم عیسیٰ بن احمد رائی: ان پر خوبی کئی کتب کی قراءت، کی حدیث میں مشکلہ المصایح اور صحاح ستہ، تفسیر طبری کے کچھ اجزاء، امام تیہقی کی کتاب الاسماء والصفات اور علاوه ازیں دیگر کئی کتب ان سے پڑھیں۔ یہ شیخ البند مولانا محمود حسن دیوبندی اور دیگر اکابرین کے شاگرد تھے۔ ①

◇ ابوالفضل امام دین بن محمد بن ماجہ قنبری۔ انہیں آپ نے صحیح بخاری و صحیح مسلم اور سنن ابو داؤد سنائیں اور سنن ثلاثہ کا سماع کیا اور منڈ احمد مکمل کی، جب کہ تفسیر طبری کا کچھ حصہ پڑھ کر انہیں سنایا۔ تفسیر بیضاوی اور کتب بلاغہ میں مطول للتھنازانی اور دیگر کتب ادب و لغت ان سے پڑھیں۔ ②

◇ ابوالفضل محمد بن عبد اللہ ریاستی شیخ الكل سید نذر حسین محدث دہلوی کے شاگردوں میں سے ہیں آپ نے ان سے روایت کی بالشافہ اجازت حاصل کی۔ ③

◇ ابو عبد الرحمٰن محمد بن ابی محمد غنیطی سے آپ نے موطاً امام مالک، مقامات حریری اور کئی دیوان پڑھے۔ حدیث و نقہ کی کئی کتب ان سے سماعت کیں۔ ④

◇ ابو یار محمد بن عبد اللہ غنیطی سے آپ نے صحیح بخاری کے کچھ حصے پڑھے۔

◇ احمد بن عبد اللہ بن سالم بغدادی مدینی سے صحیح بخاری، منڈ احمد اور دیگر کتب حدیث کے کچھ حصے پڑھے۔

◇ ابو اسماعیل ابراہیم بن عبد اللہ لاہوری سے صحیح بخاری کا کچھ حصہ پڑھا۔

◇ ابو محمد بن محمود الطنفی سید نذر حسین محدث دہلوی کے شاگردوں میں سے ہیں۔ ان سے آپ نے بخاری کے کچھ اجزاء سماعت کیے۔ ⑤

① عقیدۃ الفرقۃ الناجیۃ، صفحہ: ۲۳۔ ② ايضاً۔

③ ايضاً۔ ④ صفحہ: ۲۲۔

⑤ ايضاً۔

- ٩ مولانا عبد التواب ملتانی جو کہ سید نذر یہ حسین دہلوی کے شاگردوں میں سے ہیں، سے آپ نے صحابہ اور مند احمد کے کچھ حصے پڑھے۔
- ١٠ ابو عبد اللہ عثمان بن حسین عظیم آبادی سے صحیح بخاری کے بعض حصے پڑھے۔
- ١١ ابو الحسن محمد بن حسین دہلوی سے آپ نے اجازۃ الروایۃ حاصل کی۔
- ١٢ ابوالوفاء حضرت مولانا ثناء اللہ امرتسری سے بھی آپ کو اجازۃ الروایۃ حاصل ہے۔ ④
- ١٣ ابو سعید حسین بن عبد الرحیم بیالوی کے سامنے آپ نے کتب ستہ، مند احمد اور معاجم و مسانید کے بعض اجزاء کی قراءت کی۔ انہوں نے آپ کو روایت کی اجازت تحریری طور پر عطا کی۔ آپ سید نذر یہ حسین رضی اللہ عنہ کے شاگردوں میں سے ہیں۔
- ١٤ حسین بن حیدر ہاشمی کے سامنے صحیح بخاری کے بعض حصوں کی قراءت کی۔
- ١٥ ابو ادریس عبد التواب بن عبد الوہاب اسکندر آبادی پر صحیح بخاری کی قراءت کی۔ ⑤
- ١٦ ابو محمد ہبۃ اللہ بن محمود الملائی پر بعض حصوں کی قراءت کی اور بعض کا سماع کیا، سنن اربعہ اور صحیح مسلم کا سماع حاصل ہوا۔
- ١٧ خلیل بن محمد بن حسین بن محسن النصاری پر مسجد الحرام میں انہوں نے قراءت کی۔
- ١٨ سعید بن محمد المکنی سے آپ نے صحیح بخاری کے بعض حصے سماعت کیے۔
- ١٩ عمر بن ابوبکر حضرتی کی سے بخاری شریف کا کچھ حصہ سماعت کیا۔
- ٢٠ ہبۃ اللہ ابو محمد مہدوی پر کثیر کتب کی قراءت کی اور کافی کا سماع حاصل ہوا۔
- ٢١ سید نذر یہ حسین محدث دہلوی سے آپ کو اجازت عامہ حاصل ہے۔
- آپ کا سلسلہ روایت شاہ ولی اللہ کے ذریعے ابوالاطھر اکبر دی المدنی تک پہنچتا ہے۔ ⑥

### كتب مقرروءة على المشائخ

شیخ موصوف نے مختلف موضوعات پر اساتذہ کرام سے بے شمار کتب کا درس لیا، جن کی

١ صفحہ ۲۵۔

٢ مذکورہ بالا اساتذہ کے ذکرے کے لئے دیکھئے عقیدۃ الفرقۃ الناجیۃ، صفحہ ۲۶۔

تفصیل کچھ یوں ہے:

صرف میں: زرادی، زنجانی، شافیہ اور شروحتات وغیرہ۔

نحو میں: شرح عوامل جرجانی للجامی، هدایۃ النحو، کافیہ مع شروحتات، الفیہ ابن مالک مع شروحتات، المفصل مع شرح، اوپھج المسالک، مفہیں للبیب، کتاب سیبیویہ، الاشباه والنظائر للسیوطی وغیرہ۔

ادب میں: مقامات حریری، مقامات بدیع ہمدانی، حماسہ ابوتمام، متنی، بحتری اور ابوتمام کے دیوان، دیوان حسان، جاہلی شعراء کے دیوان، نیز ابو الفرج اصبهانی کی کتاب الاغانی کا انہوں نے مطالعہ کیا۔

معانی و بیان میں: مفتاح العلوم از سکاکی، تلخیض للقزوینی، المختصر و المطول للتفتازانی، دلائل الاعجاز و اسرار البلاغة للجرجانی، الطراز از یحیی بن حمزہ۔

میراث میں: السراجیۃ اور الشریفیۃ۔ ①

منطق میں: ایسا غوچی، شرح التہذیب والسلم اور اس کی شروحتات۔

عقائد میں: عقائد نسفی، شرح عقیدہ طحاویہ، کتاب الاسماء والصفات للبیهقی۔

تفسیر میں: تفسیر ابن جریر، تفسیر بغوی، ابن کثیر، جلالین، بیضاوی، کشاف۔

أصول حدیث میں: نخبۃ الفکر لابن حجر، الفیہ العراقي۔

حدیث میں: موطا امام مالک، صحیحین، سنن اربعہ، مسنند طیالسی، مسنند دارمی اور مسنند احمد، سنن الکبری للبیهقی، مستدرک حاکم، سنن دارقطنی، مسنند شافعی، الادب المفرد للبخاری، مسانید ابو حنیفة، معجم طبرانی الصغیر والکبیر، صحیح ابن حبان، مسنند ابی یعلی،

① ایضاً صفحہ ۲۸، ۲۷۔

مسند البزار ، الفردوس ، مصنف عبد الرزاق ، مصنف ابن أبي شيبة ،  
مسند أبي عوانة ، المتنقى لابن الجارود ، المختارة للضياء ، شرح معانى  
الأثار ، مشكل الآثار للطحاوى اور سنن سعيد بن منصور و دیگر کتب۔

وہ کتب جن کا آپ نے خود مطالعہ کیا، ان کی تعداد احاطہ تحریر سے باہر ہے ان کی کچھ  
تفصیل موصوف کی کتاب عقیدۃ الفرقۃ الناجیۃ کے صفحات ۲۹-۳۱ میں دیکھی جاسکتی ہے۔

### عبد الحق الہاشمی مہاجر الملکی کی تصانیف

آپ کی مولفات میں مندرجہ ذیل کتب نہایت اہم ہیں:

- 1) كشف المغطى عن رجال الصحيحين والمؤطا
- 2) مفتاح المؤطا والصحيحين
- 3) مسند الصحيحين
- 4) مصنف الصحيحين
- 5) شرح الصحيحين والمؤطا
- 6) شرح تراجم البخاري
- 7) شرح مسند احمد
- 8) تراجم رجال مسند احمد
- 9) تفسیر القرآن بالقرآن والسنۃ
- 10) الرد على ابن تركمانی
- 11) شرح منظومة الامیر الیمانی
- 12) نظم رجال الصحيحين
- 13) البدور العارجة بين الفصحى والدارجة
- 14) شرح مقدمة الامام مسلم
- 15) عقیدۃ الفرقۃ الناجیۃ

ان کے علاوہ مختلف مسائل پر رسائل موجود ہیں۔

شیخ عبدالحق مہاجر کی زودنویں اور خوش نویں تھے، انہوں نے مسجد الحرام میں بیٹھ کر سینتیس ہزار احادیث قلم بند کیں اور تین بار قرآن مجید لکھا، صحیح بخاری کی تلخیص لکھی۔

مولانا عزیز الرحمن لکھوی فرماتے ہیں کہ مولانا کے صاحبزادے مولانا عبدالوکیل نے ایک دن مجھے کھانے پر مدعو کیا، مولانا مرحوم کے کتب خانے میں کھانے کا انتظام کیا۔ اس وقت مولانا عبدالوکیل نے حدیث کی کئی ایک کتابوں پر مولانا مرحوم کے علمی اور فقیہی نوٹ اور حواشی دکھائے۔ ①

### چند مشہور تلامذہ

تشکیگان علم کی کثیر تعداد نے آپ سے کسب فیض کیا۔ آپ کے چند نامور شاگرد مندرجہ ذیل ہیں:

❶ مولانا سلطان محمود رضا اللہ۔ (شیخ الحدیث جلال پور پیر والا)

❷ شیخ الحدیث مولانا عبد الرزاق رضا اللہ۔ (مولانا کے بڑے فرزند۔ وفات ۱۱ اپریل ۱۹۸۶ء)

❸ سید بدیع الدین راشدی رضا اللہ آف جھنڈا سنده۔

❹ مولوی عبدالکریم سابق مدرس جامعہ سلفیہ فیصل آباد۔

❺ بلند پایہ کتاب المناہل کے مصنف شیخ یمانی۔

مولانا مرحوم کی آل اولاد

مولانا کے چھ بیٹے اور تین بیٹیاں ہیں، بڑے بیٹے مولانا عبد الرزاق رضا اللہ ہیں۔ ان کو مولانا پاکستان میں اپنا نائب مقرر کر گئے تھے۔ مولانا عبد الرزاق کو اللہ تعالیٰ نے کثیر الاولاد بنایا۔ ان کے نو بیٹے اور تین بیٹیاں ہیں:

✿ حافظ محمد اسحاق (فضل درس نظامی جامعہ محمدیہ جلال پور پیر والا، ایم اے ایل ایل بی)

✿ حافظ محمد بیگی (جوانی میں وفات پا گئے)۔

❻ مدینہ منورہ سے عزیز الرحمن لکھوی کا مکتوب۔

Hajjī Muḥammad Zākiyā

Muhammad Abraheem (سابق پروفیسر اسلامیات و پرنسپل گورنمنٹ ڈگری کالج ڈیرہ نواب صاحب) پروفیسر ڈاکٹر حافظ محمد اسرائیل فاروقی (چیئرمین شعبہ علوم اسلامیہ الجینر نگ یونیورسٹی، لاہور و خطیب جامع مسجد الجینر نگ یونیورسٹی)

Muhammad Asim Fawroqī (ایم اے اسلامیات۔ ایل ایل بی)

Muhammad Sīlāmān Fawroqī (ایم اے اسلامیات۔ ایل ایل بی)

Muhammad Yūsuf Fawroqī (بی اے۔ ایل ایل بی)

Muhammad Shuyib Fawroqī (بی اے۔ ایل ایل بی)

تین بیٹیاں ام کلثوم، آسیہ اور خدیجہ ہیں جو گورنمنٹ کے مختلف تعلیمی اداروں میں تدریسی خدمات سر انجام دے رہی ہیں۔

مولانا عبدالرازاق کی والدہ محترمہ وفات پا گئیں تو مولانا عبدالحق الہاشی نے ایک اور خاتون شے نکاح کیا جن سے مندرجہ ذیل اولاد ہوئی:

علامہ عبدالجیل المعرف علامہ ابوتراب الظاہری، وزارت اعلام و اطلاعات سعودی عرب میں عمید رہے۔ یہ صاحب قلم تھے، لغت میں جنت تسلیم کے جاتے تھے۔

مولانا عبدالوکیل الہاشی۔ حرم میں اپنے والد محترم کی جگہ پر کچھ عرصہ تک مدرس رہے۔ شیخ عبدالحق طاشہ کا تمام علمی ذخیرہ انہی کے پاس ہے۔

حافظ عبدالواہی الہاشی: سعودی حکومت میں مختلف عہدوں پر فائز رہے ہیں۔

عبدالجلیل الہاشی: (دوران ملازمت وفات پا گئے تھے۔)

محمد ہاشم الہاشی: (سعودی حکومت میں مختلف عہدوں پر فائز رہے۔)

### حالات زندگی اور دعوت و تبلیغ

آپ نے ریاست بہاول پور میں آنکھ کھوئی۔ ابتدائی تعلیم حاصل کرنے کے بعد کب علم کے لئے مختلف مدارس کا سفر اختیار کیا۔ تکمیل علم کے بعد آپ نے اپنے آبائی گاؤں

مرا جمعت کی۔ دعوت توحید و سنت کا آغاز کیا پھر یہاں سے نقل مکانی کر کے کچھ عرصہ قصبه مہند نامی مقام پر درس و تدریس کا فریضہ سرانجام دیتے رہے۔ بعد ازاں احمد پور شرقیہ کے کچھ احباب نے اپنے ہاں آنے کی دعوت دی، آپ نے دعوت قبول کی اور محلہ کڑواحمد خان میں فروش ہوئے۔ آپ کی گنگ و دو سے احمد پور شرقیہ میں اچھی خاصی جماعت بن گئی۔ اس شہر میں آپ نے ۲۵ سال خطابت و تدریس کے فرائض سرانجام دیئے۔ مولانا نے احمد پور شرقیہ کی تاریخ میں پہلی اہل حدیث کا نفر نہ کا انعقاد کیا جس میں مولانا ثناء اللہ امرتسری رض، مولانا محمد جونا گردھی رض، مولانا ابو سیف بنا ری رض، اور دیگر بڑے بڑے علماء شریک ہوئے۔

۱۹۳۸ء میں شاہ عبدالعزیز ابن سعود کی دعوت پر سعودی عرب چلے گئے۔ حرم کی میں درس و تدریس کا سلسلہ شروع کیا اور اس مقدس فریضے کو تادم آخراً کرتے رہے۔

آپ بلند پایہ محدث، مفسر، محقق، مدرس اور مصنف ہونے کے ساتھ ساتھ سلطنت خطابت کے بادشاہ بھی تھے۔ ملتان، مظفر گڑھ، ذیرہ غازیخان، جام پور، جھنگ، شورکوٹ اور بہاول پور میں دعوت و تبلیغ اور خطابت کے جو ہر دکھاتے رہے۔ متعدد ہندوستان میں امرتسر، بیالہ، اور دہلی میں آل ائذیا اہل حدیث کا نفر نہ میں شرکت کرتے رہے۔

### اوصاف و مکالات

خالق کائنات نے انھیں بے شمار خوبیوں سے نوازا تھا۔ ایک خوبی یہ تھی کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو بلا کا حافظہ عطا کیا تھا۔ انھیں بہت سی احادیث زبانی یاد تھیں۔ احادیث کی کتابیں طباء کے سامنے کھلی ہوتیں اور مولانا بغیر دیکھے عبارت پڑھتے جاتے۔

حریمن شریفین سے انہیں والہانہ محبت تھی وہاں جانے کے بعد آپ نے پاکستان میں جائداد بنانے یا واپس آنے کا کبھی نہ سوچا۔ انہوں نے ساری زندگی بیت اللہ کے سامنے گزار دی، اللہ تعالیٰ نے انہیں استغناہ کی دولت سے مالا مال کیا تھا۔ شاہ ابن سعود سے لے کر شاہ فیصل تک سب ان کی قدر کرتے تھے لیکن آپ نے کبھی ان سے کوئی درخواست نہیں کی تھی۔ ساری زندگی محلہ مسفلہ میں کرائے کے مکان میں گزار دی۔ ان کی زندگی قاضی سلیمان منصور

پوری کے اس شعر کی مصدقاق تھیں۔

حق کو حق سے مانگ کبھی ماسوا سے نہ مانگ  
تمام شاہوں کے شہنشاہ کے دربار میں آ جانے کے بعد  
آپ روزانہ تلاوت قرآن کے بعد صحیح بخاری کا ایک جزء بھی ختم کرتے ① ان پر اللہ  
تعالیٰ نے بے شمار انعمات کیے، وہ خود فرماتے ہیں اللہ تعالیٰ نے مجھ پر اتنے احسانات کے  
بین اگر اللہ تعالیٰ مجھے حضرت نوح علیہ السلام جتنی عمر بھی عطا کرے تو بھی میں اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا  
شکر ادا کرنے کی استطاعت نہیں رکھتا۔ ②

### آپ کے چند عظیم خواب

آپ ﷺ نے چند روایا صالحة بھی دیکھے۔ جس زمانے میں آپ طلب حدیث میں  
مصروف تھے اسی دوران انہوں نے نبی اکرم ﷺ کی خواب میں زیارت کی۔ آپ ان کے  
آگے سے گزرے۔ آپ ﷺ سفید لباس پہنے ہوئے تھے اور چہرہ چاند کی طرح روشن تھا۔  
دوسری بار خواب میں اس طرح آپ کی زیارت ہوئی کہ آپ خوبصورت لباس میں  
ایک گرسی پر تشریف فرماء آسمان سے اترے ہیں (مولانا فرماتے ہیں کہ) آپ ﷺ نے مجھ  
سے معافی کیا۔

تیسرا بار انہوں نے آپ کو اس حالت میں دوران خواب دیکھا کہ نبی اکرم ﷺ کے  
جنازہ کو ایک آدمی کے ساتھ مل کر اٹھائے ہوئے ہیں (مولانا بتاتے ہیں) میں سر مبارک کی  
طرف سے اور دوسرا آدمی پاؤں کی طرف سے اٹھائے ہوئے ہیں۔ میں اسی حالت میں پانی  
کے اندر داخل ہو جاتا ہوں۔ خواب میں میرے دل میں القاء ہوا کہ میں آپ کی مردہ  
(متروکہ) سنتوں کو زندہ (جاری) کروں گا۔

چوتھی بار انہوں نے خواب میں اپنے آپ کو مجرہ مبارک میں پایا اور نبی ﷺ کے

① گویا تیس دنوں میں صحیح بخاری مکمل کر لیتے۔ (شرح)

② عقيدة الفرقة الناجية، ص ۱۸۔

سامنے ایک بڑا رجسٹر ہے۔ انہوں نے آپ ﷺ کے ایک صحابی کا نام دریافت کیا۔ آپ نے انہیں فرمایا: اس رجسٹر میں دیکھو تو آپ نے اس صحابی کا نام اس دیوان (رجسٹر) میں لکھا ہوا دیکھا۔ مولانا فرماتے ہیں:

میری والدہ نے نبی اکرم ﷺ کو خواب میں دیکھا کہ آپ ہمارے گھر تشریف فرمائیں۔ مجھے بلا یا میرے ہاتھ میں قلم دوات تھی آپ اما فرماتے رہے اور میں لکھتا رہا۔ میری والدہ ہمارے قریب آئی آپ ﷺ اٹھ گئے میں بھی آپ کے ساتھ اٹھ کھڑا ہوا۔ پھر ہم ایک اور کمرے میں داخل ہوئے۔ آپ مجھے لکھوانے لگے۔

آپ فرماتے ہیں: یہ خواب میں نے کسی ترفع یا بڑائی کی حاطر ذکر نہیں کئے بلکہ یہ تو عاجز اور کمزور بندے پر اللہ تعالیٰ کی عظیم نعمت کے اظہار کے طور پر ہے۔ واللہ علی ما اقول شہید و هو حسیبی

### سفر آخرت

مرحوم کے وصال پر عزیز الرحمن نے مدینہ منورہ سے ایک مکتوب ارسال کیا تھا جس میں انہوں نے مولانا کی مرض الموت، وصال کے حالات تجویز و تکفین، نماز جنازہ اور مدفین کا ذکر کیا۔ مختصر مذکور کچھ یوں ہے:

چودہ رمضان المبارک ۱۳۹۲ھ کو آپ پر فانج کا حملہ ہوا اور تکلیف میں بہت اضافہ ہو گیا۔ مگر آپ کا معمول برابر جاری رہا بلکہ اپنے آخری وقت میں بخاری شریف مُنْگَوَانِی اور بڑی محبت اور عقیدت کے ساتھ اس پر ہاتھ پھیرا اور پانی طلب کیا تھوڑا سا پانی پی کر آپ نے آسمان کی طرف منہ کر کے کلمہ شہادت پڑھا اور قبلہ رخ ہو کر لیٹ گئے اور جان جان آفریں (اللہ تعالیٰ) کے سپرد کر دی، إِنَّ اللَّهَ وَإِنَا إِلَيْهِ رَجُعُونَ

آپ نے ۹۱ برس کی عمر میں ۷۴ اشووال ۱۳۹۲ھ بروز جمعرات بوقت ظہر مکہ مکرمہ میں وفات پائی۔ جمعہ کی رات کو مغرب کی نماز کے بعد بیت الحرام میں تقریباً ستر ہزار فرزندان توحید نے امام کعبہ کی اقتدا میں نماز جنازہ پڑھی اور راتوں رات آپ کی لغش کو مدینہ طیبہ لام

گیا (جس کی آپ نے وصیت کی تھی) اور مسجد نبوی میں تقریباً پچاس ہزار فرزندان اسلام نے آپ کی نماز جنازہ ادا کی اور امام الحرم نے آپ کے جنازہ کو کندھا دیا۔

آپ کی لغش الواقع قبرستان لے جائی گئی۔ پاکستانی وقت کے مطابق تقریباً آٹھ بجے صبح اور مقامی وقت کے مطابق ٹھیک چھ بجے صبح مدینہ طیبہ کے مشہور اور تاریخی قبرستان الواقع میں امام دارالحجرۃ امام مالک رضی اللہ عنہ، شیخ القراء بالمدینہ امام نافع رضی اللہ عنہ اور مشہور صحابی حضرت عثمان بن مظعون رضی اللہ عنہ اور رسول اللہ ملکہ طیبہ کے فرزند حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ کی قبروں کے درمیان آپ کو سپرد خاک کیا گیا۔

ایں سعادت بزور بازو نیست  
تا نہ بخشد خدائے بخشنده

### مولانا مرحوم کے عقائد و نظریات

آپ کا عقیدہ سلف صالحین کے مطابق تھا۔ آپ اپنا عقیدہ کتاب و سنت سے اخذ کرتے تھے۔ جو درحقیقت اہل سنت کا طریقہ ہے۔ آپ کے معتقدات آپ کی مؤلفہ کتب سے بھی متریخ ہوتے ہیں۔ نیز آپ نے اپنے عقیدہ کی تفصیلات اپنے ہونہار بیٹھے علامہ ابوتراب کو لکھوائی تھیں۔ جن کا تذکرہ عقیدۃ الفرقۃ الناجیۃ میں کیا گیا ہے۔

### ایمان

”اقرار باللسان، تصدیق قلب اور احکام شرعیہ پر عمل کرنے کا نام ہے۔ تصدیق قلب دل کا عمل ہے۔ اعمال ایمان میں داخل ہیں۔ بعض اعمال ایمان کو مکمل کرتے ہیں اور بعض بنیاد کی حیثیت رکھتے ہیں، وہ ساقط ہو جائیں تو ایمان مفقود ہو جاتا ہے کیونکہ ایمان قول و فعل سے مرکب ہے۔ ایمان کم یا زیادہ ہوتا رہتا ہے۔ اطاعت سے زیادہ اور معصیت سے کم ہوتا ہے۔“<sup>۱</sup>

### توحید اور اس کی اقسام

”اللہ تعالیٰ ہر چیز کا رب ہے اس کے سوا کوئی اللہ نہیں۔ اس کے بہت سے اسماء اور

صفات ہیں۔ ربو بیت، الوہیت اور اسماء و صفات میں اس کا کوئی شریک نہیں ہے، وہ زندہ ہے، موت سے پاک ہے۔ آسمانوں اور زمینوں کو تھامنے والا، اسے اونگھے اور نیند نہیں آتی۔ وہ مخلوق کے اعمال سے غافل نہیں۔ وہ بندوں پر ظلم نہیں کرتا۔ اس کی اجازت کے بغیر کوئی بھی اس کے ہاں سفارش نہیں کر سکتا۔ ہم اس کے علم کا احاطہ نہیں کر سکتے۔ وہ جس کو جتنا چاہتا ہے علم عطا کرتا ہے کائنات میں کوئی بھی چیز اسے عاجز اور بے بس نہیں کر سکتی، وہ مکمل صفات والا ہے، وہ غیب و ظاہر سب کو جانتا ہے۔ محافظ ہے، پیدا کرنے والا ہے۔ زمین و آسمان کی ہر چیز اس کی تسبیح بیان کرتی ہے۔ اسی کی بادشاہت اور تعریف ہے۔<sup>۱</sup>

### توحید الاسماء والصفات کی تفصیلی بحث

مولانا فرماتے ہیں: ”اپنے گاؤں میں سلف صالحین کے اس نظریہ کا سب سے پہلے میں نے اظہار کیا کہ اللہ تعالیٰ کی صفات کے بارے میں قرآن و حدیث میں آنے والے الفاظ کو ظاہر پر محمول کیا جائے اور کسی کیفیت، تشییہ اور تاویل کے بغیر استواء علی العرش، نزول الی السماء، ہاتھوں، آنکھوں، قدم وغیرہ کا اثبات کیا جائے۔“<sup>۲</sup>

اسی طرح اللہ تعالیٰ کا مخفک (ہنسنا) اور کلام کرنا وغیرہ مقدس صفات قرآن و حدیث میں جیسے بیان ہوئی ہیں آپ ان کا اثبات کرتے تھے۔ صفات الہی میں تاویل کرنے والوں کی آپ تردید کیا کرتے تھے کیونکہ صفات الہیہ میں تاویل گراہی کی طرف دھکیل دیتی ہے۔ الفاظ کی ظاہری دلالت کی مراد پر ایمان لانا ضروری ہے۔<sup>۳</sup>

اللہ تعالیٰ کل کائنات سے اوپر ہے یہ نہیں کہ آسمان اسے اٹھائے ہوئے یا سایہ کے ہوئے ہے اس کے ہمارے ساتھ ہونے کا مطلب یہ نہیں کہ وہ مخلوق میں حلول کر چکا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا قریب اور ساتھ ہونا نگہداشت اور علم کے اعتبار سے ہے۔ آپ اللہ تعالیٰ کی جملہ صفات کا اثبات کرتے تھے مگر اس انداز سے کہ مخلوقات کی صفات سے کسی طرح بھی وہ مماش

② صفحہ ۵۔

① صفحہ ۹۔

③ صفحہ ۷۔

نہیں۔ وہ اپنی ذات کے اعتبار سے عرش پر مستوی ہے۔ مگر کیفیت کے بارے میں سوال کرنا بدعت ہے۔ جس طرح اللہ تعالیٰ کی کیفیت بیان نہیں کی جا سکتی اسی طرح اس کی صفات کا اثبات بھی ایمان میں داخل ہے کہ وہ مخلوق کی صفات کے مشابہ نہیں ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی صفات کا انکار کفر ہے۔ ①

اللہ تعالیٰ کے بارے میں وہی الفاظ استعمال کئے جائیں گے جو نص (قرآن و حدیث کی دلیل) سے ثابت ہیں مثلاً نفس، حب، غصب، تعجب، رضا، رحمت، فرح، بخاط (ناراضی)، کراہیت، انتقام، عفو، کید، مکر، شدت، قدرت، عزت (غلبه)، برکت، ایمان (آمد) وغیرہ وغیرہ۔ ②  
اللہ تعالیٰ تمام نقص سے منزہ ہے۔ وہ محبت کرتا ہے، ناپسند کرتا ہے۔ راضی اور ناراض ہوتا ہے۔ وجہ (چہرہ)، اصلاح (انگلیاں)، رجل (پاؤں) قبضہ (مٹھی) اور ساق (پنڈلی) وغیرہ کا اللہ تعالیٰ پر اطلاق کرنا ثابت ہے، ان کے معانی میں تحریف درست نہیں۔ ③

اللہ تعالیٰ نے فی الحقيقة کلام فرمایا ہے۔ اس کا حجاب نور ہے۔ آنکھیں اس کا ادراک نہیں کر سکتیں۔ ④ آپ اللہ تعالیٰ کی فعلی صفات کا اثبات کرتے تھے جیسے پیدا کرنا، صورتیں بنانا، موت دینا، زندہ کرنا، کشادگی عطا کرنا، تنگی کر دینا، لپیٹنا، آنا وغیرہ تمام صفات جن کے کتاب و سنت میں دلائل موجود ہیں، وہ جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ ⑤

یہ ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ آسمانوں کو دائیں ہاتھ میں لپیٹ لے گا اور زمین کو دوسرے ہاتھ میں کپڑے گا اور یہ کہ آسمان کو ایک انگلی پر، زمین کو ایک انگلی پر اشجار، اور گلی مٹی (تری) کو ایک انگلی پر، پہاڑوں کو ایک انگلی پر اور سب مخلوقات کو ایک انگلی پر رکھے گا۔ (جیسے اس کی شان کے لائق ہے۔ کیفیت معلوم نہیں۔) یہ سوال کرنا کہ اللہ تعالیٰ کہاں ہے؟ دلیل سے ثابت ہے۔ ⑥ اس کا جواب یہ ہے کہ ”اللہ تعالیٰ اوپر ہے“ اس جواب کو رسول اللہ ﷺ نے درست قرار دیا تھا۔ وہ کل مخلوق سے اوپر۔ مخلوق سے باہن اور جدا ہے۔ باری تعالیٰ کا علواءں

① صفحہ ۸۔

② صفحہ ۱۰۔

③ صفحہ ۱۱۔

④ صفحہ ۱۲۔

⑤ صفحہ ۱۳۔

⑥ صفحہ ۱۴۔

کے منافی نہیں، وہ نمازی کے سامنے ہوتا ہے۔ وہ آسمان دنیا کی طرف نزول کرتا ہے، عرش کسی بھی وقت اس کی ذات سے خالی نہیں ہوتا۔ اس کی صفات خواہ ذاتی ہوں یا فعلی، اس کی ذات ~~کوئی~~<sup>لیگ</sup> نہیں بلکہ اس کے ساتھ قائم ہیں۔ اس بارے میں کسی بھی انداز کی تاویل کرنا بدعت والله کا کام ہے۔ جو کام ہو گیا یا جو چیز ہو گئی وہ مخلوق ہے، وہ اپنی صفت فعل سے ازل سے متصف ہے۔ اپنی مشیت اور قدرت کے ساتھ کلام فرماتا ہے۔ ان کے کلمات کی کوئی انتہا نہیں۔ اس کی صفات میں سکوت بھی ثابت ہے۔ یہ نظریہ رکھنا کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے اپنے اسماء و صفات پیدا کئے ہیں اور یہ مخلوق ہیں گمراہی ہے۔

اسی طرح یہ کہنا کہ اسماء و صفات غیر ذات ہیں غلط ہے۔

غیرت، رحمت، ندادینا وغیرہ اللہ تعالیٰ کی صفات ہیں۔ ①

صفات باری تعالیٰ کے بعض الفاظ کا اطلاق کبھی مخلوق پر بھی ہوتا ہے جیسے عیسیٰ علیہ السلام کو کلمة اللہ کہا گیا ہے حالانکہ وہ مخلوق ہیں جبکہ اللہ تعالیٰ کے کلمات مخلوق نہیں۔ ان کو کلمة الله اس لئے کہا گیا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے کلمہ ”کن“ سے پیدا ہوئے ہیں وہ بذاتہ کلمة اللہ نہیں ہیں کہ اس سے یہ دلیل لی جائے کہ اللہ کے کلمات مخلوق ہیں۔ ②

عرش و کرسی: عرش مخلوق ہے اس کو فرشتے اٹھائے ہوئے ہیں۔ اسی طرح کری بھی مخلوق ہے۔ ③  
قرآن: قرآن اللہ تعالیٰ کا کلام ہے۔ جسے اللہ تعالیٰ نے جریل کی طرف القاء کیا انہوں نے اسے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب اطہر پر اتارا۔

کلام اللہ مخلوق نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی ایک صفت ہے۔ ④

اعمال العباد: بندوں کے افعال مخلوق ہیں۔

چند ایمانیات: مختصر تذکرہ کچھ یوں ہے:

ایمان بالرسل: تمام انبیاء علیہم السلام برحق ہیں۔ ⑤

① صفحہ ۱۵۔

② صفحہ ۱۵۔

③ صفحہ ۱۵۔

④ صفحہ ۱۲۔

⑤ صفحہ ۱۰۔

ایمان بالكتب: ان بیان نبیل اللہ پر جو کتابیں نازل کی گئی ہیں وہ حق اور سچ ہیں۔ ①  
تقریر پر ایمان: تقریر کے خیر و شر پر ایمان ہونا ضروری ہے۔ البتہ شر کی نسبت اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی طرف نہیں کی جاسکتی۔ کیوں کہ اللہ کے فیصلے کے مطابق شر مخلوق کے حساب ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فیصلہ کائنات کے اعتبار سے خیر مغض ہے کیونکہ ہر کام جو اس کائنات میں ہو رہا ہے اس کی مکمل رحمت اور حکمت کے تحت ہے۔ ماکان و مایکون (جو ہو چکا اور جو ہو گا) کی جملہ کیفیات کو وہ ازل سے ابد تک جانتا ہے۔ اور لوح محفوظ میں اسے لکھ رکھا ہے۔ کائنات میں ہر کام اس کی مشیت سے ہو رہا ہے اور وہی ہر چیز کا خالق ہے البتہ اللہ نے اپنے بندوں کو بھی کچھ طاقت، اختیار اور ارادہ عطا کیا ہے۔ ②

فرشتوں پر ایمان: فرشتے اللہ تعالیٰ کی مخلوق ہیں۔ ان کی مختلف ذمہ داریاں لگائی گئی ہیں۔ ہر انسان کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے بزرگ فرشتے لکھنے والے (کراما کا تبین) موجود ہیں۔ ملک الموت بھی بحق ہے۔ جبریل نبیوں کی طرف اللہ تعالیٰ کے نمائندہ ہیں۔ ③

آخرت پر ایمان: آخرت کا دن بحق ہے۔ ④

انسانوں کا قبور سے اٹھنا اور اعمال کا وزن کیا جانا ثابت ہے۔ بعض کے اعمال بھاری ہوں گے اور بعض کے خفیف۔ ہر انسان کو اس کی زندگی کا نامہ اعمال مل جائے گا۔ صور میں پھونکا جانا اور لوگوں کی بے ہوشی ثابت ہے۔ حوض کوثر، جس کی تفصیل حدیث میں ذکور ہے، بحق ہے۔ عذاب و ثواب اور جنت و جہنم بحق ہیں اور یہ دونوں پیدا کی جا چکی ہیں۔

قبر میں سوالات ہوں گے، قبر کی راحت اور عذاب قبر (دونوں) بحق ہیں۔ ⑤ قبر کو راحت اور عذاب روح مع جسم ہوتا ہے۔ اور روح کو الگ بھی ہوتا ہے۔ رو میں جسموں سے نکلنے کے بعد باقی رہتی ہیں۔ ⑥

① صفحہ ۱۲۔ ② صفحہ ۹۔ ③ صفحہ ۱۲۔ ۱۳۔

④ صفحہ ۱۳۔ ⑤ صفحہ ۱۲۔

⑥ صفحہ ۹۔ ۱۲۔

⑦ صفحہ ۱۲۔ ۱۳۔

دجال کا خروج، عیسیٰ ﷺ کا نزول اور امام مہدی کا ظہور ہو گا۔ ①

مولانا فرماتے ہیں: ”میرا عقیدہ ہے کہ جنت اور جہنم ہمیشہ قائم اور باقی رہیں گی۔ ان کے ساکنین کو موت نہیں آئے گی۔“ ②

صراطِ جہنم کے اوپر ایک پل ہے برق ہے۔ ③

سماعؑ موتی: مردے مخصوص اوقات سماعؑ کرتے ہیں جیسے دفنانے کے فوراً بعد مردہ جوتوں کی آواز سنتا ہے۔ اور باقی تمام احوال میں ان کا سماعؑ ثابت نہیں ہے۔ ④

منکرنکیر: قبر میں منکرنکیر کے سوالات برق ہیں۔ ⑤

ایصالِ ثواب: لوگ جو مردوں کے لئے دعا اور صدقہ و خیرات کرتے ہیں اس کا فائدہ مردوں کو ہوتا ہے۔ ⑥

زیارت قبور: زیارت قبور کا مقصد عبرت، آخرت کی یاد اور قبر والوں کے لیے مغفرت کی دعا ہوتا ہے نہ کہ ان کی عبادت کرنا، ان سے فریاد رسی کرنا اور برکت کے لیے ان کی قبر کی مٹی کو چھونا۔ ⑦

روز قیامت کی شفاعت: روز قیامت دو طرح کی شفاعت رسول اللہ ﷺ کے لئے مختص ہو گی، اہل محشر کی اور جنت میں داخلہ کے لئے مستحقین جہنم کی اور عام گنہگاروں کی شفاعت ہو گی۔ مگر یہ آپ ﷺ کے ساتھ خاص نہیں ہے دیگر انبیاء اور صالحین بھی ان کے لئے شفاعت فرمائیں گے۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ جسے چاہیں گے بغیر شفاعت کے بھی معاف کر دیں گے۔ ⑧

انبیاء ﷺ اور فوت شدہ صالحین سے مانگنا

فوت شدہ انبیاء اور صالحین سے سوال کرنا، (تبک کے لئے) قبروں کو ہاتھ لگانا اور اللہ کے علاوہ کسی اور کے لئے نذر ماننا کھلا شرک ہے۔ ⑨

① صفحہ ۱۲۔ ② صفحہ ۱۳۔ ③ صفحہ ۱۳۔

④ صفحہ ۱۲۔ ⑤ صفحہ ۱۳۔ ⑥ صفحہ ۱۳۔

⑦ صفحہ ۱۵۔ ⑧ صفحہ ۱۲۔ ⑨ صفحہ ۱۲۔

وسیله: دعا میں بجاہ فلاں یا بحق فلاں کہنا (دعا میں) حد سے بڑھنا ہے۔ اس لئے کہ دعا مانگنے والے کا حق فلاں یا حرمت فلاں سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ اسی طرح شخصیات کو سفارش میں پیش کرنا ہے۔ البتہ دعا میں اعمال کا وسیلہ پیش کرنا درست ہے۔ ① اعمال صالحہ کی بجائے کسی شخص کی شخصیت (ذات) کو وسیلہ بنانا بدعت ہے۔ ②

جنات: جن بھی (اس زمین میں) آباد ہیں وہ بھی (انسانوں کی طرح) مکفٰ مخلوق ہیں، ان میں مومن بھی ہیں، نافرمان بھی اور کافر بھی۔ ③

بدعات: ہر عمل جس کی شکل و صورت عبادت اور تقرب کی ہو مگر اس پر سلف صالحین کا عمل نہ ہو بدعت کہلاتا ہے۔ بدعت گمراہی ہے۔ اس میں وہ تمام کام داخل ہیں جن کو آپ ﷺ نے وجوب و استحباب کے طور پر مشروع قرار نہ دیا ہو۔ ④

نبی ﷺ کی قسم کھانا۔ مجالس میلاد قائم کرنا اور یہ سمجھ کر اٹھ کھرا ہونا کہ نبی یہاں تشریف لے آئے ہیں اور تمام بدعات کی آپ ﷺ شدت سے تردید کرتے تھے۔ ⑤ عبد العزیز بن باز ﷺ نے شیخ ہاشمی کو ناصر السنۃ اور قامع البدعة (بدعت کا قلع قع کرنے والا) قرار دیا۔ ⑥

### چند محترمات

آپ ﷺ صوفیہ کے رقص نیز دعاؤں اور مناجات کے وقت آلات موسيقی کا استعمال ناجائز قرار دیتے تھے۔ آپ کے نزدیک داڑھی مونڈنا، مردوں کا ٹخنوں سے نیچے چادر (شلوار، تہبند وغیرہ) لٹکانا، تصویر سازی، مردوں کا ریشم پہننا اور سونے کی انگوٹھی پہننا حرام اور ممنوع ہیں۔

مشرکوں کا کھانا تو دور کی بات ہے آپ وہ کھانا بھی نہیں کھاتے تھے جس میں بدعت کا

① صفحہ ۱۶۔ ② صفحہ ۱۶۔ ③ صفحہ ۱۶۔

④ صفحہ ۱۶۔ ⑤ صفحہ ۱۶۔

⑥ تقریبیظ على عقيدة الفرقۃ الناجیۃ، ص ۳۔

شایبہ موجود ہو۔ عبادت کے لئے تین مساجد (مسجد الحرام، مسجد نبوی، مسجد اقصیٰ) کے علاوہ کسی جگہ کی طرف شدِ رحال جائز نہیں۔ گلے میں تمیمہ لٹکانا اور ستاروں سے قسمت معلوم کرنا شرکیہ امور ہیں۔ غیبی امور کے کشف کا دعویٰ کرنا باطل ہے۔<sup>①</sup>

### نبوت و رسالت

تمام انبیاء ﷺ انسان ہیں اور اللہ تعالیٰ کے عبادت گزار بندے ہیں۔ پہلے رسول نوح ﷺ ہیں۔ اسلام وہ دین ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لئے پسند کیا ہے۔ جو رسالت کو تسلیم نہ کرے وہ کافر ہے۔<sup>②</sup>

**عصمت رسول ﷺ**

تبليغ دین میں کوتاہی اور معاصی سے آپ ﷺ مخصوص ہیں۔ آپ کے بعد کسی امام کے لئے عصمت کی خصوصیت نہیں ہے۔ اس بارے میں روافض کا عقیدہ درست نہیں کہ امام مخصوص ہوتے ہیں۔

آپ ﷺ کے لئے شفاعت عظیمی ثابت ہے اور آپ کا مرتبہ اللہ تعالیٰ کے ہاں سب سے بڑا ہے۔ آپ کی اتباع اور فرمانبرداری سے اللہ کا قرب حاصل ہوتا ہے۔<sup>③</sup>

### معراج النبی و دیگر معجزات

اللہ تعالیٰ نے آپ کو عظیم معجزات سے نوازاً مگر ان کا اظہار آپ کے اختیار میں نہیں تھا۔ رسول اللہ ﷺ کا بیت المقدس کی طرف سفر اور معراج آسمانی حالت بیداری میں ہوا۔<sup>④</sup> آپ ﷺ نے معراج کی رات رب تعالیٰ کی عظیم نشانیاں دیکھیں۔ آپ نے نور دیکھا۔ اس بات کا کوئی ثبوت نہیں کہ آپ نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا ہے۔ نہ کسی صحابی سے ہی اس کا ثبوت ملتا ہے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے بھی بالصراحت یہ نہیں بیان کیا گیا کہ آپ نے اپنی آنکھ سے رب تعالیٰ کو دیکھا ہے۔ ان سے ”رویت قلمی“ کا تذکرہ منقول ہے۔ آپ نے جو آنکھ کی

① صفحہ ۱۲۔

② صفحہ ۱۳۔

۱ صفحہ ۱۲۔

۲ صفحہ ۱۳۔

رویت کا تذکرہ کیا ہے اس سے آپ کی مراد آیات کبریٰ کی روایت ہے۔ ①  
البته روز قیامت اہل ایمان اللہ تعالیٰ کا دیدار کریں گے۔ ②

### ختم نبوت

آپ ﷺ کے بعد کوئی نبی نہیں، آپ کی بعثت کے ساتھ نبوت و رسالت کا سلسلہ ختم کر دیا گیا ہے۔ آپ کے بعد نبوت کا دعویٰ کرنے والا کافر ہے۔ ③

حیات النبی ﷺ

بُشِّرَ بِنْ مُعَاویہؑ کی حیثیت برزخی ہے۔ قبور میں انبیاء کی نمازوں کی کیفیت کا ہمیں کوئی علم نہیں۔ ④

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سب سے افضل ابو بکر رضی اللہ عنہ ہیں۔ ⑤ آپ ﷺ کے بعد ابو بکر رضی اللہ عنہ کے دور سے تیس سال تک خلافۃ علیٰ منہاج النبوة برحق ہے۔ جملہ بہتر ادوار میں رسول اللہ ﷺ کا زمانہ سب سے بہتر ہے، پھر (افضليت میں اس سے کم وہ زمانہ ہے) جو اس کے ساتھ متصل ہے اور پھر جو اس کے ساتھ ہے۔ اس امت میں ایک جماعت ہمیشہ رہے گی جو حق کو ہاتھ سے نہیں جانے دے گی۔ ہم صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے باہمی مشاجرات (اختلافات اور جھگڑوں) میں زبان درازی نہیں کرتے۔ ہم اس بارے میں سکوت اختیار کرتے ہیں۔ ⑥

ولیاء اللہ

ولیاء الرحمن صرف وہ ہیں جو مخلص مومن ہیں مگر جو شعبدہ باز اور مکار ہیں وہ ولیاء اللہ نہیں ہیں۔ ⑦

① صفحہ ۱۵۔ ۱۶۔

② صفحہ ۸۔

۱ صفحہ ۱۱۔

③ صفحہ ۱۱، ۱۲۔

۵ صفحہ ۱۲۔

۴ صفحہ ۱۳۔

۷ صفحہ ۱۳۔

مرتکب کبیرہ

ارتکاب گناہ سے کوئی مومن ملت اسلامیہ سے خارج نہیں ہوتا اور نہ وہ ابدی جہنمی ہوتا ہے، گناہ کے باوجود اس کے پاس ایمان ہے جس کی بنا پر وہ نجات پا جائے گا کیونکہ وہ کلی طور پر ایمان سے نہیں نکلا۔ نیز کسی خطا کی وجہ سے کسی مومن پر لعنت کرنا درست نہیں۔ ①

گمراہ فرقہ

چھمیہ، معطلہ، مشبهہ، عقیلہ، معتزلہ، خوارج، کرامیہ، مرجبیہ، جبریہ، قدریہ، قرامطہ اور باطنیہ سب گمراہ فرقہ ہیں۔

مولانا مرحوم نقشبندی، قادری اور شاذی وغیرہ وغیرہ بدعتی طرق کے بھی قائل نہیں تھے۔ ②

مبالہ اور مناظرے

آپ کے آبائی علاقے میں سب سے پہلے آپ نے مسلم کتاب و سنت کو صحیح طور پر متعارف کروایا۔ آپ نے کوٹلہ شیخان میں ان لوگوں کی تردید کی جو صالحین اور مرسدین کو مدد کے لئے پکارتے تھے۔ قبروں پر چڑھاوے چڑھاتے تھے۔ اس حوالے سے مولانا کا ایک خاندان سے مبالکہ ہوا اللہ تعالیٰ نے ان کی نسل ختم کر دی۔ اسی طرح بے دین ملحدوں، رافضیوں اور قادریانیوں کے ساتھ بھی آپ کے کئی مناظرے ہوئے اور اللہ تعالیٰ نے مولانا کو فتح عطا کی۔ ③ لوگ کثیر تعداد میں عقیدہ کتاب و سنت کے قائل اور عامل ہو گئے۔

اسلوب فتاویٰ

آپ سب سے پہلے قرآن مجید سے اور پھر احادیث سے فتویٰ دیتے تھے۔ قرآن و حدیث میں کوئی مسئلہ نہ پاتے تو صحابہ و تابعین کے فرماں کی روشنی میں فتویٰ دیتے، آخر میں ائمہ مجتہدین کے اقوال کی روشنی میں فتویٰ دیتے۔ ④

① صفحہ ۱۱۔

② صفحہ ۸۔

③ صفحہ ۲۔

④ صفحہ ۱۷، ۵۔

## چند دیگر مسائل

آپ آمین بالجیر، فاتحہ خلف الامام نماز میں صفت بناتے وقت قدم سے قدم ملانے اور رفع الیدین (رکوع سے اٹھنے اور پہلے تشهد سے اٹھنے وقت بھی) کے قال و فاعل تھے۔ ① یہی محدثین کا موقف ہے۔

### تقلید اور احترام ائمہ

آپ ﷺ نے فرمایا:

”جو آدمی ایک مخصوص شخص کی تقلید کرتا ہے اور اس کی بات کو کبھی نہیں چھوڑتا، چاہے وہ بات خلاف سنت ہی ہو اور اس پر کوئی دلیل بھی نہ ہو تو گویا اس نے اس شخص کو اطاعت میں نبی اکرم ﷺ کا شریک بنادیا۔“ ②

آپ ﷺ نے فرمایا: ”میں ائمہ اربعہ اور ان کے علاوہ ائمہ گرامی قدر کا احترام کرتا ہوں اور میرا یقین ہے کہ فقہاء مجتہدین کو ان اجتہادی مسائل میں دوہرائی اجر ملتا ہے جن میں ان کی رائے درست ہو اور اگر خطأ ہوگئی تو پھر بھی اکھر اجر تو ضرور ملتا ہے۔ میں نہیں کہتا کہ عمدًا انہوں نے حدیث کی مخالفت کی ہے۔

اگر یہ ممکن ہو کہ امام کے قول کی ایسی توجیہ کی جائے کہ حدیث کے مخالف نہ رہے تو یہ اس سے بہتر ہے کہ ان کی طرف قصدًا مخالفت کی نسبت کر دی جائے یعنی مخالفت کے اسباب میں عذر تلاش کرنا ہی بہتر ہے۔ مثلاً امام ابو حنیفہ ﷺ کا یہ قول منقول ہے: ”الاشعار مثلة“ شعuar (کعبہ کی طرف لے جائے جانے والے اونٹ کی کوہاں کا خون بہانا) مثلہ ہے۔“ عمل رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے مگر یہ کہا جاسکتا ہے کہ امام ابو حنیفہ ﷺ نے اس کام میں اہل کوفہ کے مبالغہ پر انکار کیا ہو کہ وہ لوگ اونٹ کی کوہاں کو بہت گہرا ذخی کر دیتے تھے جس سے بسا اوقات قربانی کمزور ہو جاتی اور اس کی موت واقع ہو جاتی، اور وہ مکہ مکرہ تک نہ پہنچ سکتی، شاید اسی انداز کے اشعار کو انہوں نے مثلہ قرار دیا ہو۔“ ③

آخر میں آپ ﷺ کی دعا کا ذکر کیا جاتا ہے جو انہوں نے اپنے خاتمے کے لیے کی:

”اسال اللہ العظیم والمولی الکریم والرب الرحیم ان  
یحسن لی الخاتمة عند الموت وان یمیتنی على الايمان  
والاسلام والسنۃ وان یعیندنی من فتنۃ القبر وعداب القبر  
ومن فتنۃ النار وعداب النار وان یيسر لی المحاسبة فی  
الكتاب وان ینجینی من المناقشة فی الحساب ویرحم اللہ  
عبدًا قال أَمِنَا

”اللہ عظیم مولیٰ کریم اور رب رحیم سے سوال ہے کہ وہ خاتمہ بالخیر کرے، ایمان و  
اسلام اور سنت پر موت آئے، مجھے فتنۃ قبر، عذاب قبر اور فتنۃ وعداب جہنم سے  
محفوظ رکھے محاسبہ نامہ اعمال میں آسانی کرے۔ اور حساب میں پوچھ گچھ سے  
چائے۔ ویرحم اللہ عبدا۔ قال أَمِنَا ①



## سنداور فقہ و فہم کے بارے میں امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کا منبع

کتب حدیث کی مختلف شروحات کے مطالعے اور علم حدیث پر مبنی ذخیرہ کتب کے مختلف مجموعہ جات کی چھان بین اور تلاش بسیار کے بعد، میں امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کے چند علمی و فقہی مناجع کو منصہ شہود پر لانے میں کامیاب ہوا ہوں جن کا از بر کرنا ناگزیر ہے۔ میری اس کاوش کا مقصد یہ ہے کہ طالبین علم حدیث اور مطالعین صحیح بخاری ان سے کما حق استفادہ کر سکیں۔ صحیح بخاری میں امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کے مناجع دو طرح کے ہیں:

- ❶ سنداور متعلقہ مناجع۔
- ❷ فقہ و فہم متعلقہ مناجع۔

### سنداور متعلقہ مناجع امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ

سنداور متعلقہ امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کے مناجع بہت زیادہ ہیں۔ جن کی معرفت صحیح بخاری میں عرق ریزی اور دقيق نظری کے بعد ہی حاصل ہو سکتی ہے۔ سنداور متعلقہ مناجع امام بخاری حسب ذیل ہیں:

- ❶ ..... امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ متنِ حدیث کو ایک سنداور کے ساتھ مکر رہیں لاتے بلکہ ہر باب کے تقاضے کے مطابق اس متنِ حدیث کو کسی دوسری سنداور کے ساتھ نقل کرتے ہیں۔
- ”امام بخاری کو جب کسی حدیث کے مخرج کی رسائی میں دشواری لاحق ہوتی ہے تو پھر وہ حدیث کی سنداور یا متن کو بدل کر لاتے ہیں یعنی حدیث کو اگر ایک مقام پر متصل نقل کرتے ہیں تو دوسرے مقام پر معلق (بغیر سنداور کے) نقل کرتے ہیں، اسی طرح اگر ایک مقام پر حدیث کو مکمل بیان کرتے ہیں تو دوسرے مقام پر

اختصار سے کام لیتے ہیں لہذا شاذ و نادر ہی حدیث کو سند و متن کے اعتبار سے مکر نقل کرتے ہیں۔<sup>۱</sup>

صحیح بخاری میں سند اور متن کے اعتبار سے مکر احادیث

وہ احادیث جو صحیح بخاری میں سند اور متن کے اعتبار سے مکر موجود ہیں ان کی تعداد صاحب کتاب کے نزدیک بائیکس ہے جو کہ حسب ذیل ہیں:

◇ چربی سے بھری ہوئی چڑی کی تھیلی کے بارے میں عبد اللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ سے مروی وہ حدیث جس کو امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب الخمس اور کتاب الذبائح میں نقل کیا ہے۔<sup>۲</sup>

◇ اونٹوں کو خر کرنے کے بارے میں سیدنا سہل رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث جو کتاب الحج میں منقول ہے۔<sup>۳</sup>

◇ ام حارشہ کے بارے میں سیدنا انس رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث جو کتاب المغازی اور کتاب الرفاق میں نقل کی گئی ہے۔<sup>۴</sup>

◇ ان دو آدمیوں کے قصہ کے بارے میں سیدنا انس رضی اللہ عنہ کی حدیث جو بنی ملائیلہ کے پاس سے اٹھ کر چل دیے اور ان کے پاس دورش چراغوں کے مثل کوئی چمکدار چیز تھی۔ امام صاحب نے اس روایت کو کتاب الصلوٰۃ اور علامات النبوة میں درج

① دیکھئے: فتح الباری / ۱۲ / ۵۱۷، هدی الساری ، ص: ۱۷۔

② حدثنا أبوالوليد حدثنا شعبة..... (كتاب فرض الخمس ، باب ما يصيب من الطعام فى أرض الحرب ، رقم الحديث: ۳۱۵۳) وكتاب الذبائح والصلوة ، باب ذبائح اهل الكتاب وشحومها من اهل الحرب وغيرهم ، رقم: ۵۵۰۸).

③ حدثنا سہل بن بکار حدثنا وهب..... (كتاب الحج ، باب من نحر هدیہ بیدہ ، رقم: ۱۷۱۲) و باب نحر البدن قائمة ، رقم: ۱۷۱۴).

④ حدثنا عبد الله بن محمد حدثنا معاویة بن عمرو..... (كتاب المغازی ، باب فضل من شهد بدراً ، رقم: ۳۹۸۲) وكتاب الرفاق ، باب صفة الجنة والنار ، رقم: ۶۵۵۰).

کیا ہے۔ ①

❖ استسقاء کے بارے میں سیدنا انس بن ثابتؓ کی وہ حدیث جو کتاب الاستسقاء اور مناقب العباس میں منقول ہے۔ ②

❖ ”اذا التقى المسلمان بسيفيهما“ ”جب دو مسلمان اپنی تواروں کے ساتھ باہم آئنے سامنے ہوتے ہیں“ کے بارے میں سیدنا ابو بکرہ بن ثابتؓ کی وہ روایت جسے امام صاحب نے کتاب الایمان اور الدیات میں درج کیا ہے۔ ③

❖ صحیفہ کے بارے میں سیدنا ابو حیفہ بن ثابتؓ کی وہ حدیث جسے کتاب الدیات میں نقل کیا گیا ہے۔ ④

❖ امانت کے بارے میں سیدنا حذیفہ بن ثابتؓ کی وہ حدیث جسے امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب الرفاقت اور کتاب الفتنه میں نقل کیا ہے۔ ⑤

❶ حدثنا محمد بن المثنی حدثنا معاذ..... (كتاب الصلوٰة، باب ادخال البعير في المسجد للعلة، رقم: ٤٦٥ وكتاب المناقب، علامات النبوة، باب سؤال المشركين، رقم: ٣٦٣٩).

❷ حدثنا الحسن بن محمد حدثنا محمد بن عبد الله الأنصاري..... (كتاب الاستسقاء، باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء، رقم: ١٠١٠ وكتاب فضائل الصحابة، باب ذكر العباس بن عبد المطلب، رقم: ٣٧١٠).

❸ حدثنا عبد الرحمن بن المبارك حدثنا حماد بن زيد..... (كتاب الإيمان، باب إن طائفتان من المؤمنين، رقم: ٣١ وكتاب الدیات، باب من أحيها فكانما أحيا الناس جمیعاً، رقم: ٦٨٧٥).

❹ حدثنا صدقة بن الفضل، أخبرنا ابن عينة..... (كتاب الدیات، باب العاقلة، رقم: ٦٩٠٣ وباب لا يقتل مسلم بكافر، رقم: ٦٩١٥).

❺ حدثنا محمد بن كثیر أخبرنا سفيان..... (كتاب الرفاقت، باب رفع الأمانة، رقم: ٦٤٩٧ ، كتاب الفتنه، باب إذا بقى فحله حثالة من الناس، رقم: ٧٠٨٦).

- ۶) ایک دیہاتی آدمی کے قصے کے بارے میں سیدنا ابو ہریرہ رض کی وہ حدیث جسے امام بخاری رض نے کتاب الحرج والمزارعہ اور کتاب التوحید میں نقل کیا ہے۔ ①
- ۷) قبلہ بن نصیر کے احوال کے بارے میں سیدنا عمر بن خطاب رض کی وہ حدیث جسے امام بخاری رض نے کتاب الجهاد اور کتاب التفسیر میں درج کیا ہے۔ ②
- ۸) حضرت ایوب عليه السلام کے استغفاء کے بارے میں سیدنا ابو ہریرہ رض کی وہ حدیث جس کو امام بخاری رض نے کتاب الانبیاء اور کتاب التوحید میں نقل کیا ہے۔ ③
- ۹) ”لا تقتسم ورثتی“ ”میرے وارث میرے ورثہ کو تقسیم نہ کریں۔“ رسول کریم ﷺ کے اس فرمان کے بارے میں سیدنا ابو ہریرہ رض کی وہ حدیث جو کتاب الوصایا اور الخمس میں موجود ہے۔ ④
- ۱۰) معاهد کے قتل کے بارے میں سیدنا عبد اللہ بن عمرو رض کی وہ حدیث جو کتاب الجزية اور کتاب الديات میں منقول ہے۔ ⑤
- ۱) حدثنا محمد بن سنان، حدثنا فلیح ..... (کتاب الحرج والمزارعہ، باب کراء الأرض بالذهب والفضة، رقم: ۲۲۴۸ و کتاب التوحید، باب کلام رب مع اهل الجنۃ، رقم: ۷۵۱۹).
- ۲) حدثنا علی بن عبد اللہ حدثنا سفیان ..... (کتاب الجهاد، باب المجن ومن يترس، رقم: ۲۹۰۴ و کتاب التفسیر، باب ما أفاء اللہ علی رسوله، رقم: ۴۸۸۵).
- ۳) حدثنا عبد اللہ بن محمد الجعفی، حدثنا عبد الرزاق عن ابی هریرة، عن النبی قال: بينما ایوب یغسل ..... (کتاب الانبیاء، باب قوله اللہ تعالیٰ ﴿وَأَیُّوبَ إِذْ نَادَ رَبَّهُ﴾، رقم: ۳۲۹۱ و کتاب التوحید، باب قوله تعالیٰ ﴿يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلِمَاتَ اللَّهِ﴾، رقم: ۷۴۹۴).
- ۴) حدثنا عبد اللہ بن یوسف، اخیرنا مالک ..... (کتاب الوصایا، باب نفقة القيم للوقف، رقم: ۲۷۷۶ و کتاب فرض الخمس، باب نفقة نساء النبی بعد وفاتہ، رقم: ۳۰۹۶).
- ۵) حدثنا قیس بن حفص، حدثنا عبد الواحد ..... (کتاب الجزية، باب إثم من قتل معاهداً بغير جرم، رقم: ۳۱۶۶ و کتاب الديات، باب إثم من قتل ذمیاً بغير جرم، رقم: ۶۹۱۴).

④ سیدنا ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کی سترے کے بارے میں وہ حدیث جسے امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب الصلوٰۃ اور کتاب بدء الخلق میں درج کیا ہے۔ ①

⑤ زکوٰۃ کی حفاظت کے بارے میں سیدنا ابوہریرہ رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث جسے امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب الوکالة اور کتاب فضائل القرآن میں دو مقامات پر معلق نقل کیا ہے۔ ②

⑥ فقر و فاقہ کی شکایت کے بارے میں سیدنا عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث جسے امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب الزکاۃ اور علامات النبوة میں درج کیا ہے۔ ③

⑦ غزوہ اُحد کے بارے میں سیدنا انس رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث جسے امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب الجهاد اور کتاب المغازي میں نے نقل کیا ہے۔ ④

⑧ اوائل هجرت کے بارے میں سیدنا ابومویٰ اشعری رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث جسے امام بخاری رضی اللہ عنہ

① حدثنا أبو معمر حدثنا عبد الوارث عن أبي سعيد الخدري عن النبي ﷺ قال: (كتاب الصلوٰۃ، باب يرد المصلی من مربّین يدیه، رقم: ۵۰۹) وكتاب بدء الخلق، باب صفة إبليس وجنوده، رقم: (۳۲۷۴).

② حدثنا عثمان بن الهيثم أبو عمرو، حدثنا عوف..... وكلنی رسول الله ﷺ بحفظ زکاة رمضان..... (كتاب الوکالة، باب إذا وكل رجلا.....، رقم: ۲۳۱۱، وكتاب فضائل القرآن، باب فضل سورة البقرة، رقم: ۵۰۱۰).

③ حدثنا عبد الله بن محمد، حدثنا أبو عاصم النبيل..... (كتاب الزکاۃ، باب الصدقة قبل الرد، رقم: ۱۴۱۳) وكتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، رقم: (۳۵۹۵).

④ حدثنا أبو معمر حدثنا عبد الوارث..... (كتاب الجهاد، باب غزو النساء وقتالهن مع الرجال، رقم: ۲۸۸۱) وكتاب المغازي، باب (إذْهَبْتُ طَائِفَتِنْ مِنْكُمْ أَنْ تَفْشَلَا)، رقم: (۴۰۶۴). دوسرے مقام پر زیادہ تفصیل سے بیان ہوئی ہے۔

- نے کتاب المغازی اور کتاب تعبیر الرؤیا میں درج کیا ہے۔ ①
- ۱۹ سیدنا عبد اللہ بن عباس رض کی حدیث "ان جبریل ..... امام بخاری رض نے کتاب المغازی کے دو ابواب میں نقل کی ہے۔ ②
- ۲۰ سیدنا علی المرقض رض کے احرام کے بارے میں سیدنا جابر رض کی وہ حدیث جو کتاب الحج اور کتاب المغازی میں منتقل ہوئی ہے۔ ③
- ۲۱ مستحاضہ کے بارے میں امّ المؤمنین عائشہ رض کی وہ حدیث جسے امام بخاری رض نے کتاب الحیض اور کتاب الاعتكاف میں نقل کیا ہے۔ ④
- ۲۲ تورات کی تفسیر کے بارے میں سیدنا ابو ہریرہ رض کی وہ حدیث جسے امام بخاری رض

۱ "حدثنا محمد بن العلاء حدثنا أبو سامة ..... امام بخاری نے اس روایت کو ایک ہی سند سے کئی مقامات پر نقل کیا ہے۔ (کتاب المناقب، باب علامات النبوة فی الإسلام، رقم: ۳۶۲۲، مطولاً وکتاب المغازی، باب فضل من شهد بدرأ، رقم: ۳۹۸۷ مختصرًا وباب من قتل من المسلمين يوم أحد، رقم: ۴۰۸۱ وکتاب تعبير الرؤيا، رقم: ۷۰۳۵، رقم: ۷۰۴۱)

۲ حدثني إبراهيم بن موسى أخبرنا عبد الوهاب ..... عن ابن عباس رض أن النبي ﷺ قال يوم بدر: هذا جبريل أخذ برأس فرسه عليه اادة الحرب. امام بخاری نے کتاب المغازی، غزوہ احد میں روایت کیا ہے۔ اس روایت میں یہ ہے کہ یہ غزوہ أحد کا واقعہ ہے۔ حافظ ابن حجر نے فتح الباری (۳۴۹ / ۷) میں لکھا ہے: اس کے ووپہلو ہیں:

- (۱) یہ حدیث اس سے پہلے "باب شہود الملائکہ بدرأ" میں گزر چکی ہے۔ اسی لیے ابوذر الصلیلی اور بخاری کے دیگر شرکاء راویوں نے اسے یہاں ذکر نہیں کیا اور اسے اسماعیلی اور ابوالغیم نے روایت کیا ہے۔
- (۲) اس متن میں معروف یہ ہے کہ غزوہ بدر کا واقعہ ہے، جیسا کہ یقیناً گزرا، نہ کہ أحد کا۔ (کتاب المغازی، باب شہود الملائکہ بدرأ، رقم: ۳۹۹۵ و باب غزوہ احد، رقم: ۴۰۴۱).
- ۳ حدثنا المکی بن ابراهیم عن ابن جریح ..... (کتاب الحج، باب فی زمان النبی رض، رقم: ۱۵۵۷ و کتاب المغازی، باب بعث علی بن أبي طالب .....، رقم: ۴۳۵۲).
- ۴ حدثنا قتيبة حدثنا عثمان بن عمر ..... (کتاب الحیض، باب اعتکاف المستحاضة، رقم: ۳۱۰ و کتاب الإعتکاف، باب اعتکاف المستحاضة، رقم: ۲۰۳۷).

نے کتاب الاعتصام، کتاب التفسیر اور کتاب التوحید میں درج کیا ہے۔ ①

❶ حدثنا محمد بن بشار، حدثنا عثمان بن عمر..... (كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول النبي ﷺ! لا تسألو أهل الكتاب من شيء رقم: ٧٣٦٢، فكتاب التفسير، باب «قُولُواْ امْئَلْنَا بِاللّٰهِ وَمَا أَنْتُلْ إِلَيْنَا»، رقم: ٤٤٨٥ وكتاب التوحيد، باب ما يجوز من تفسير التوراة.....، رقم: ٧٥٤٢).

حافظ ابن حجر قفتح الباری (٥١٧/٣) میں فرماتے ہیں: یہ امام بخاری کے نوادرات میں سے ہے، کیونکہ وہ توحیدیت کو ایک ہی سیاق سے دو مقامات پر بھی روایت نہیں کرتے۔ چہ جائیکہ کہ ایک ہی سیاق سے حدیث کو تین مقامات پر روایت کریں.....

**ملحوظہ:**..... جن احادیث کی طرف مؤلف (عبد الحق باشی رضی اللہ عنہ) نے اشارہ کیا ہے کہ ان میں تکرار ہے وہ انھوں نے ارشاد الساری للفسطلانی (١/٢٥) سے نقل کی ہے۔ جبکہ اس بارے میں قسطلانی فرماتے ہیں: میں نے حافظ ابن حجر کا لکھا ہوا ایک کاغذ دیکھا جسے ہمارے رفیق علامہ البدر المنشدی نے پیش کیا، جس میں عبارت درج تھی، یہ ان احادیث کا مجموعہ ہے جن کو صرف نے سنداور متن کے ساتھ دو مقامات پر ذکر کیا ہے۔ پھر انھوں نے مذکورہ بالا احادیث ذکر کیں تو اس طرح یہ افادہ ابن حجر رضی اللہ عنہ کی طرف سے ہوا۔

میں (محقق) کہتا ہوں۔ صحیح بات یہ ہے کہ ان احادیث کی تعداد ۲۲۶ سے زیادہ ہے۔ ان میں سے چند یہ ہیں:  
 ① سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت ”ثلاثة لا يكلهم الله يوم القيمة“ ہے امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب المساقاة اور کتاب التوحید میں نقل کیا ہے۔ یہ روایت سنداور متن کے ساتھ کر ریان ہوئی ہے۔ حدثیت عبد اللہ بن محمد حدثنا سفیان..... (كتاب المساقاة، باب من رأى أن صاحب الحوض..... رقم: ٢٣٦٩ وكتاب التوحيد، باب قول الله تعالى «وجوهه يومئذ ظاهرة لاي ريهانا ناظرة») رقم: ٧٤٤٦).

② سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایت ”خیر الناس قرنی“ جس کو امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب الشهادات اور کتاب فضائل اصحاب النبي ﷺ میں نقل کیا ہے۔ حدثنا محمد بن کثیر اخبرنا سفیان..... (كتاب الشهادات، باب لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد، رقم: ٢٦٥٢ وكتاب فضائل أصحاب النبي ﷺ باب فضائل أصحاب النبي ﷺ ومن صحاب النبي ﷺ، رقم: ٣٦٥١).

③ أم المؤمنين سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی روایت ”دعا النبي ﷺ فاطمة ابنته في شکواه“ ↗ ↘

حدیث کو مکرر درج کرنے میں امام بخاری رضی اللہ عنہ کے مقاصد  
حدیث کو مکرر نقل کرنے میں امام بخاری کے پیش نظر سات قسم کے مقاصد ہوتے ہیں جو  
یہ ہیں:

**پہلا مقصد:** ..... نقلینِ حدیث نے کسی شبہ کو زائل کرنا مقصود ہوتا ہے اور وہ اس طرح کہ ایک حدیث کو بعض راویٰ حدیث کو مکمل روایت کرتے ہیں تو بعض اس کو اختصار کے ساتھ روایت کرتے ہیں۔ چنانچہ امام بخاری رضی اللہ عنہ اسی حدیث کو مکمل اور اختصار کے ساتھ مکر لاتے ہیں تاکہ اس حدیث کے نقلین سے شبہ کا ازالہ کر سکیں۔

**دوسرा مقصد:** ..... رواۃ حدیث کے روایت کردہ الفاظ کے اختلاف کو بیان کرنا مقصود ہوتا ہے اور وہ اس طرح کہ مختلف رواۃ کی عبارت حدیث میں الفاظ کا اختلاف بھی پایا جاتا ہے (یعنی حدیث ایک ہی ہوتی ہے مگر جب اس کو مختلف رواۃ یا طرق سے اخذ کیا جاتا

جس کو امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب المناقب اور کتاب فضائل اصحاب النبی ﷺ میں درج کیا ہے۔ حدثنا یحییٰ بن قزعة حدثنا ابراهیم بن سعد ..... (کتاب المناقب، باب علامات النبوة فی الإسلام، رقم: ۳۶۲۵) و کتاب فضائل أصحاب النبی ﷺ باب مناقب القرابة رسول اللہ و منقبة فاطمة علیها السلام بنت النبی ﷺ رقم: ۳۷۱۵).

۳) ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت "إِذَا قُضِيَ اللَّهُ أَمْرُهُ فِي السَّمَاءِ ضُرِبَتِ الْمَلَائِكَةُ بِأَجْنِحَتِهِ" جس کو امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب التفسیر اور کتاب التوحید میں نقل کیا ہے۔ حدثنا علی بن عبد اللہ حدثنا سفیان ..... (کتاب التفسیر، باب قوله: ﴿إِذَا مَنْ أُسْتَرَقَ الشَّيْعَ...﴾ رقم: ۴۷۰۱) و کتاب التوحید، باب قوله تعالیٰ، ﴿وَلَا تَنْقِعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلَيْنَّ أَذْنَ اللَّهِ...﴾ رقم: ۷۴۸۱)

۴) ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ کی روایت "كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَتَاهُ السَّائِلَ" جس کو امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب الأدب اور کتاب التوحید میں درج کیا ہے۔ حدثنا محمد بن العلاء حدثنا أبو اسامة ..... (کتاب الأدب، باب قوله تعالیٰ: ﴿مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً...﴾ رقم: ۶۰۲۸) و کتاب التوحید، باب فی المشیة والإرادة، رقم: ۷۴۷۶).

ہے تو اس کے متن میں الفاظ کا رُد و بدل ہو جاتا ہے تو جب دوسرے راوی سے اسی حدیث کو اخذ کیا جاتا ہے تو اس کے متن میں کوئی ایسا کلمہ ہوتا ہے جو کسی دوسرے معنی و مفہوم کا احتمال نہ ہتا ہے تو اگر وہی حدیث امام بخاری رض کی شرائط پر پورا اترتی ہے تو امام صاحب اس کو نکر یا اس کے تمام طرق کو درج کر دیتے ہیں، پھر اس میں مذکور ہر قابل اعتبار الفاظ کی مناسبت سے الگ باب قائم کر دیتے ہیں۔ اس قسم کے متعدد ابواب صحیح بخاری میں موجود ہیں جن کی معرفت نہایت ضروری ولازmi ہے۔

**تیسرا مقصود:** ..... دو متعارض امور میں سے کسی ایک امر کو دوسرے پر ترجیح دینا مقصود ہوتا ہے اور وہ اس طرح کہ اگر اس حدیث کے موصول اور مرسل ہونے کے درمیان یا موقوف اور مرفوغ ہونے کے درمیان تعارض ہوتا ہے تو امام بخاری رض موصول اور مرفوغ کو ترجیح دیتے ہیں اور اسی پر اعتماد کرتے ہیں تاہم ساتھ ساتھ وہ مرسل اور موقوف کو بھی نقل کر دیتے ہیں تاکہ قاری کو اس بات کی تنبیہ ہو جائے کہ امام بخاری رض کے نزدیک مرسل اور موقوف اثر انداز نہیں ہیں۔

**چوتھا مقصود:** ..... سند سے اضافہ کے وہم کو دور کرنا مقصود ہوتا ہے اور وہ اس طرح کہ بعض روایۃ سند میں موجود اپنے سے اوپر والے درجے میں شاگرد اور اس کے شیخ کے درمیان کسی راوی کا اضافہ کر دیتے ہیں جبکہ اسی حدیث کی دوسری سند میں شاگرد اور اس کے شیخ کے مابین یہ اضافہ منقول نہیں ہوتا تو اس بات سے یہ وہم پیدا ہوتا ہے کہ راوی یعنی شاگرد نے اپنے شیخ سے بھی سماع کیا ہے اور اس زائد راوی سے بھی ملاقات اور سماع کیا ہے۔ پھر وہ زائد راوی بھی اس شیخ سے ملتا ہے اور شیخ اسے وہی حدیث بیان کرتا ہے۔ چنانچہ راوی اس حدیث کو دونوں طرق سے روایت کرتا ہے (یعنی اپنے شیخ کی سند سے بھی اور زائد راوی کی سند سے بھی) پس امام بخاری رض بھی اس سند کو دونوں طریقوں سے درج کرتے ہیں تاکہ سند میں جو راوی کا اضافہ ہوا ہے اس کے وہم کا ازالہ ہو سکے۔

**پانچواں مقصود:** ..... سماع کی تصریح مقصود ہوتی ہے۔ وہ اس طرح کہ امام بخاری رض

ایک حدیث کو معین (عن عن کے ساتھ) نقل کرتے ہیں پھر اسی حدیث کو ایک دوسرے طریق کے ساتھ نقل کرتے ہیں جس میں راوی کی اپنے شیخ سے سماع کی صراحت موجود ہوتی ہے اور یہ اس لیے ہے کہ امام بخاری رض کی شرائط میں سے ایک شرط یہ بھی ہے کہ راوی کی اپنے شیخ سے ملاقات ثابت ہو۔

**چھٹا مقصود:** ..... حدیث کو حدیث غریب ہونے کی تعریف سے نکالنا مقصود ہوتا ہے کیونکہ بسا اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ جو شخص اہل فن میں سے نہیں ہوتا وہ اس بات کا اعتقاد کر لیتا ہے کہ یہ حدیث مکرر ہے۔

**ساتواں مقصود:** ..... حدیث کے مختلف طرق بیان کرنا مقصود ہوتا ہے۔ یہ اس طرح کہ ایک حدیث کئی معانی پر مشتمل ہوتی ہے اور اس کے کئی طرق بھی ہوتے ہیں تو امام بخاری رض ہر باب کی مناسبت سے اس حدیث کو الگ الگ طرق سے نقل کرتے ہیں۔ ①

② ..... امام بخاری رض ایسے شیخ سے بہت کم روایات اخذ کرتے ہیں جن کے بارے میں بعض ائمہ نے کلام کیا ہوا اور جب بھی ایسے کسی شخص سے روایت اخذ کرتے ہیں تو اپنی روایت کی تقویت کے لیے متابعات نقل کرتے ہیں۔

③ ..... امام بخاری رض بسا اوقات حدیث کو اختصار نقل کرتے ہیں اس میں امام بخاری رض کی بہت ساری (علمی و فقہی) اغراض پہنچا ہوتی ہیں، اکثر طور پر وہ ایسا تب کرتے ہیں جب حدیث تو موقوف ہو مگر اس کے بعض الفاظ یا اس کا کوئی جملہ مرفوظ کے حکم میں داخل و شامل ہو لہذا امام بخاری رض صرف اسی جملے کو پیش نظر رکھتے ہیں جو مرفوظ کے حکم میں داخل ہوتا ہے اور باقی حدیث کو موضوع کتاب (صحیح بخاری) سے عدم تعلق کی بناء پر حذف کردیتے ہیں۔ یہ مقام مخفی ترین مقامات میں سے ہوتا ہے۔

**مثال:** ..... امام بخاری رض، سیدنا عبد اللہ بن مسعود رض سے حدیث نقل کرتے ہیں:

۱) مصنف نے اس بحث کا اختصار کیا ہے اور اسے حافظ ابن حجر عسقلانی کے (ہدی الساری، ص: ۱۶) میں موجود کام سے ترتیب دیا ہے۔

((إِنَّ أَهْلَ الْإِسْلَامِ لَا يُسَيِّبُونَ وَإِنَّ أَهْلَ الْجَاهْلِيَّةِ كَانُوا  
يُسَيِّبُونَ .))<sup>①</sup>

حدیث کا مذکورہ جملہ ایک لمبی حدیث کا مکثرا ہے اور وہ حدیث حسب ذیل الفاظ سے  
شروع ہوتی ہے:

((أَنَّهُ جَاءَ رَجُلٌ إِلَى ابْنِ مُسْعُودٍ فَقَالَ: إِنِّي أَعْتَقْتُ عَبْدًا لِّي  
سَائِبَةً، فَمَاتَ وَتَرَكَ مَالًا وَلَمْ يَدْعُ وَارِثًا فَقَالَ: إِنَّ أَهْلَ الْإِسْلَامِ  
لَا يُسَيِّبُونَ، فَأَنْتَ وَلِي نِعْمَتِهِ، فَلَكَ مِيراثَهُ.....الخ))<sup>②</sup>

یہاں امام بخاری رض نے صرف مرفوظ جملے پر اکتفا کرتے ہوئے باقی موقف حدیث  
کو حذف کیا ہے کیونکہ حذف شدہ حصے کا باب سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

۲.....امام بخاری رض کی ایک عادت یہ بھی ہے کہ وہ بسا اوقات حدیث کو مقطوع  
نقل کرتے ہیں وہ اس طرح کہ حدیث ایسے متعدد جملوں پر مشتمل ہوتی ہے کہ جن میں سے  
ایک کا دوسرے سے کوئی تعلق و ربط نہیں ہوتا۔ لہذا امام بخاری رض طوالِ حدیث سے بچتے  
ہوئے اس حدیث کے بعض اجزاء نقل کرتے ہیں اور ہر جملہ کو ایک مستقل باب میں نقل کرتے  
ہیں اور بعض اوقات تو وہ حدیث کو مبسوط اور کامل طور پر نقل کر دیتے ہیں۔

علامہ محمد بن طاہر مقدسی رض نے "جواب المتعنت" نامی ایک لطیف اور مفید  
کتاب تصنیف کر رکھی ہے جس میں انہوں نے اُن لوگوں کا علمی تعاقب کیا ہے جنہوں نے  
امام بخاری رض کے متعلق یہ اعتراض کیا ہے کہ وہ بغیر کسی غرض کے حدیث کو مکرر، مختصر اور  
الگ الگ مکثرا نقل کر دیتے ہیں۔

۳.....امام بخاری رض جب حدیث کو ایک سے زیادہ مشائخ سے نقل کرتے ہیں تو  
متنِ حدیث کی نسبت سب سے آخری شیخ کی طرف کرتے ہیں۔

۱ كتاب الفرائض ، باب ميراث السائبة ، رقم الحديث : ٦٧٥٣ .

۲ هدى السارى ، ص: ١٦ .

⑥..... امام بخاری رض جب سند میں تحویل سے کام لیتے ہیں تو متن حدیث کی نسبت تحویل کے بعد والے روایہ کی طرف کرتے ہیں۔ (یعنی تحویل کے پہلے حصے کی بجائے تحویل کے بعد والے حصے سے متن اخذ کرتے ہیں) ①

⑦..... امام بخاری رض متابعات کو کثرت سے نقل کرتے ہیں، تاہم ان کی ذکر کردہ متابعات ان کے علاوہ دیگر مصنفین کی متابعات سے شکل و صورت کے لحاظ سے بلیغ تر ہوتی ہیں اور اس کی وجہ یہ ہے کہ امام بخاری رض کی متابعات کی پہچان صرف وہی شخص کر سکتا ہے جو مختلف روایہ کے طبقات اور ان کے مشائخ سے ملاقات میں ان کی باہمی مشارکت سے اچھی طرح آگاہ ہوتا ہے۔ ②

⑧..... امام بخاری رض حدیث کو نقل کرنے میں عالی سند کو اختیار کرتے ہیں۔ اسانید میں سے عالی تر سند امام بخاری رض کے نزدیک ”اسناد ثلاثی“ ہے جن کی تعداد صحیح بخاری میں بیس سے کچھ زیادہ ہے ③ جن میں سے اکثر کمی بن ابراہیم سے بعض ضحاک بن مخلد سے اور بعض خلاد بن یحییٰ سے مرودی ہیں۔ اسی طرح اسانید میں سے طویل تر سند ”اسناد ششائی“ ہے اور یہ صرف ایک ہے جو کتاب الفتنه میں موجود ہے۔ ④

① صحیح بخاری کی حدیث ۱۸۲۳ کی شرح کرتے ہوئے حافظ ابن حجر نے یعنی یہی بات لکھی ہے۔ (دیکھئے:  
فتح الباری ۴/۲۷)

② دیکھئے: عمدة القارى شرح صحيح البخارى ازبدر الدین العینى ، ۱/۸۔

③ بہت سے علماء نے غالباً بخاری پر مستقل کتب تأییف کی ہیں۔ ان میں سے بعض کا تذکرہ آپ فواد سرگین کی کتاب تاریخ التراث العربی (۱/۳۲۸-۳۳۷) میں دیکھ سکتے ہیں۔ بعض احادیث ربابیات بخاری ہیں مگر ان کا حکم غالباً ثابت ہے۔ جیسا کہ حافظ ابن حجر نے فتح الباری (۱/۲۶۹، ۲۵۶/۱۱) کے کئی مقامات پر لکھا ہے۔ ایک دوسرے مقام پر حافظ ابن حجر فرماتے ہیں: یہ صحیح بخاری کی عالی اسناد میں ہے، کیونکہ یہ رباعی ہونے کے باوجود غالباً ثابت ہے۔

④ کتاب الفتنه، باب یاجوج وماجوج، رقم الحدیث: ۷۱۳۵۔ حافظ ابن حجر عسقلانی رض اس سند کے بارے میں رقمراز ہیں: ”انہ أطول سند في البخاري فإنه تساعي“ (فتح الباری: ۱۰۷/۳) ”یہ صحیح بخاری کی طویل ترین سند ہے اور یہ تساعی ہے۔“

⑨..... امام بخاری رضي الله عنه أصح الأسانيد متصف سندًا كواختيار كرتة ہیں اس کی امثلہ حسب ذیل ہیں:

- مالک عن نافع عن ابن عمر

- يا الزهرى عن سالم عن أبيه

- النخعى عن علقمة عن ابن مسعود

- يا الزهرى عن على بن الحسين عن أبيه

- يا عبد الرحمن بن القاسم عن أبيه عن عائشة . ①

⑩..... امام بخاری رضي الله عنه تحدیث (حدثنا)، واخبار (أخبارنا)، إنباء (أنبأنا) اور

سماع (سمعنا) وغيره صیغوں میں کوئی فرق نہیں رکھتے۔ چنانچہ مذکورہ بالاصیغوں کے مابین عدم فرق کے لیے امام بخاری رضي الله عنه نے اپنی صحیح میں کتاب العلم ② کے تحت ایک باب قائم کیا ہے۔

اس سلسلے میں امام طحاوی کا ایک کتابچہ ہے جو کئی مرتبہ طبع ہوا ہے جس کا نام یہ ہے:

”التسویۃ بین حدثنا و اخربنا“

اکثر اہل حجاز اور اہل کوفہ کا اختیار کردہ موقف بھی یہی ہے البتہ بعض ائمہ کرام نے متذکرہ بالاصیغوں کے مابین فرق کو ملحوظ خاطر رکھا ہے چنانچہ امام مسلم رضي الله عنه کا اپنی صحیح میں اسی طرف میلان ہے۔

⑪..... امام بخاری رضي الله عنه، بہیم و مجہول راوی کے نسب اور وطن کا مذکرہ بھی کرتے ہیں۔

⑫..... امام بخاری رضي الله عنه کی ایک عادت یہ بھی ہے کہ صحابہ کرام رضي الله عنہم سے روایت کرنے والے تابعین کے صحائف سے حدیث کو نقل کرتے ہیں تاہم اس مسئلہ میں محدثین کا

۱ معرفة علوم الحديث لابن الصلاح، ص: ۱۲۔ مصنف شیخ عبدالحق نے ان میں سے بعض کا تذکرہ کیا ہے۔

۲ ”باب قول المحدث ، حدثنا ، او ، أخبرنا او أنبأنا“ رقم الباب : ۴ .

بہت زیادہ اختلاف ہے۔ امام بخاری رض کا منبع یہ ہے کہ وہ جو باب قائم کرتے ہیں اس کی پہلی حدیث صحیفہ سے نقل کرتے ہیں بعد ازاں باب میں کچھ ذکر کرنا چاہتے ہیں کر دیتے ہیں جیسا کہ صحیفہ ابی الزناد کے متعلق فرماتے ہیں:

”عن الأُرجُجِ، عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: “نَحْنُ الْأَخْرُونَ السَّابِقُونَ“

پھر اپنی سند کے ساتھ اور باب کی مناسبت سے یہ کہتے ہیں:  
”لَا يَبُولُنَّ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ.“ ①

امام مسلم رض کا اس مسئلہ میں الگ نقطہ نظر ہے اور وہ یہ ہے کہ امام صاحب فقط اس حدیث کی طرف اشارہ کرتے ہیں جس کو وہ اپنی صحیح میں پہلے بیان کرچکے ہوتے ہیں جیسا کہ صحیفہ ہمام بن منبه ② کے بارے میں فرماتے ہیں:

”هَذَا مَا حَدَّثَنَا أَبُو هَرِيرَةَ عَنْ مُحَمَّدٍ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ .“

بعد ازاں ابو ہریرہ رض سے احادیث نقل کرتے ہیں کہ ابو ہریرہ رض فرماتے ہیں:  
”قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ .“

③ ..... امام بخاری رض اپنے قول ”حدثنا“ سے پہلے ”و“ کا ذکر کرتے ہیں یعنی ”وحدثنا“ کہتے ہیں۔

صحیح بخاری میں اس طرح کی صرف ایک مثال ہے جبکہ صحیح مسلم میں اس طرح کی کئی

① فتح الباری : ۱ / ۳۴۷ ، ۳۴۳ / ۶

② یہ صحیفہ ڈاکٹر محمد حمید اللہ کی تحقیق کے ساتھ المجمع العلمی العربی دمشق سے ۱۳۲۲ھ میں شائع ہوا۔ (محقق)

نوٹ: ..... حال ہی میں اس کے ایک اردو ترجمے اور شرح کو انصار السنۃ المحمدیۃ نے لاہور سے شائع کیا ہے۔ اس کی ایک شرح رقم الحروف کی طرف سے مجلہ دعوة التوحید، اسلام آباد میں قسط وار شائع کی جا رہی ہے۔ (شرح)

امثلہ موجود ہیں۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ اس بارے میں ایک نکتہ بیان کیا جائے کیونکہ میں نے شارحین حدیث میں سے کسی ایک شارح کو بھی اس نکتے کے متعلق متنبہ کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔ حتیٰ کہ میں خود بھی طویل عرصہ تک تلاش بسیار کے باوجود اس نکتے کو سمجھنے سے قاصر رہا۔ حالانکہ میں محدثین اور فقهاء کی ایک بہت بڑی جماعت سے شرف ملاقات حاصل کرچکا تھا۔ لیکن کسی نے بھی کوئی ایسا تسلی بخش جواب نہ دیا جس سے میرے دل کی اضطرابی کیفیت دور ہو جاتی۔ بلکہ بعض فقهاء نے تو اس بات پر گھرے تعجب کا اظہار کیا کہ میرا سوال ہی بے مقصد اور لا یعنی ہے۔ بالآخر میں نے مولانا انور شاہ دیوبندی ۱ کو خط لکھا کیونکہ آپ کی شخصیت حفظ و اتقان کی صفات سے متصف تھی تو انہوں نے بھی میری طرف ”مقدمہ شرح النووی“ ارسال کر دیا۔ لیکن تا حال میں نہ تو امام نووی رضی اللہ عنہ کے مقدمہ میں اور نہ ان کی شرح میں ہی اس نکتے پر مطلع ہو پایا ہوں۔ بعد ازاں میں نے مولانا سے شرف ملاقات حاصل کیا اور ان سے اس بارے میں استفسار کیا کہ ”وحدتنا“ میں جو واؤ مستعمل ہوتی ہے اس کا کیا معنی و مفہوم ہے اور یہ کیوں اور کیسے استعمال میں لائی گئی ہے تو انہوں نے یہ جواب دے کر مجھے مزید حیران کر دیا کہ ان سے کلامِ مؤلفین کے نکات کے بجائے فقط قرآن کے نکات سے متعلقہ استفسار کیا جائے تو میں ان کے جواب کو سن کرنہ صرف اس وقت حیران و ششدراہ گیا بلکہ ابھی تک ورطہ حیرت میں بنتا ہوں۔ اپنے شیوخ کی زبانی جو کچھ بھی میں نے سنا اور ان سے استفادہ کیا وہ بھی میری ولی طہانتیت کا باعث نہ بن سکا حالانکہ ان میں سے اکثر مشائخ علم و فضل کے اعلیٰ مقام پر فائز تھے۔

۱ یہ مولانا محمد انور شاہ کشمیری ہیں۔ آپ کی پیدا ہوئے۔ آپ کی بہت سی تالیفات ہیں جن میں سے مشہور ترین فیض الباری بشرح صحیح البخاری ہے۔ آپ کی وفات ۱۳۵۲ھ میں ہوئی۔ اس بلند مقال مصنف کے حالت زندگی پر ان کے شاگرد مولانا محمد یوسف بوری نے ایک مستقل کتاب تحریر کی ہے۔ جس کا نام ”نفحۃ العنبر فی حیاة امام العصر الشیخ انور“ ہے۔ اسے مجلس علمی، کراچی (پاکستان) نے ۱۳۸۹ھ میں شائع کیا۔

بعض کے نزدیک یہ ”واو“ عاطفہ ہے جو ماقبل حدیث پر معطوف ہوتی ہے لیکن یہ بات بھی ناقابل تسلیم ہے وہ اس لیے کہ امام مسلم رض اس ”واو“ کو ان احادیث کے شروع میں بھی اکثر طور پر بیان کرتے ہیں جن کا ماقبل احادیث سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ بعض کے نزدیک یہ ”واو“ مردیات شیخ پر معطوف ہوتی ہے وہ اس طرح کہ جب کوئی مؤلف اپنے شیخ سے ایک ہی مجلس میں ایک سو احادیث اخذ کرتا ہے پھر بعد میں وہ مؤلف ان احادیث میں سے پہلی حدیث کے علاوہ کوئی اور حدیث روایت کرنا چاہتا ہے تو پھر وہ اس کے شروع میں بطور اشارہ اس ”واو“ کا استعمال کرتا ہے۔ بعض نے اس ”واو“ کی بہت ساری مزید توجیہات بیان کی ہیں مگر ان کے پس پر وہ کوئی فائدہ نظر نہیں آتا۔

آخر کار میں نے شارح صحیح بخاری علامہ عینی رض کی شرح ”عمدة القاری“ کا وقت نظری سے مطالعہ کیا تو مجھے علامہ موصوف کی یہ رائے ملی کہ ”یہ واو، افتتاحیہ ہے جس سے اکثر مؤلفین و شارحین علمی کاشکار ہے ہیں۔“ ①

۱) عمدة القاری ۳/۹۶، ۱۵/۱۹۵، ۳۶۰/۱۲۔ عمدة القاری شرح صحیح البخاری میں اس واو افتتاحیہ کے بارے میں مجھے تین مقامات معلوم ہوئے ہیں۔  
جہاں تک ”وحدثنا“ کا تعلق ہے تو عینی فرماتے ہیں: ان میں ایک ”وحدثنا بشر (۱/۸۴) میں واو کا اضافہ ہے۔ یہ واو تحویل کے لیے آتی ہے جس سے ایک سند سے دوسری سند کی طرف منتقل ہوا جاتا ہے جسے اکثر ”ح“ کی صورت میں لکھا جاتا ہے۔

جبکہ امام نووی رض نے اس کا تذکرہ شرح مسلم (۲/۱۸۷) میں مسلم کی روایت (۲۲۰) میں ذیل میں کیا ہے: حدثنا یونس بن عبد الاعلیٰ، اخبرنا ابن وهب، قال: و اخبرني عمرو ان ابا یونس - حدثه عن ابی هریرة، عن رسول الله ﷺ انه قال: والذى نفسى بيده لا يسمع بى احد..... امام مسلم کا و اخبرنى عمرو کہنا کہ اخبرنى سے پہلے واو ہے، اس واو کا اضافہ بہت اچھا ہے۔ اس میں ایک وقیع اور لطیف نکتہ ہے۔ وہ یہ ہے کہ یونس (راوی) نے ابن وهب سے بہت کی احادیث کی ساعت کی جن میں یہ حدیث بھی تھی مگر یہ پہلی حدیث نہ تھی تو ابن وهب نے پہلی حدیث روایت کرتے ہوئے کہا: اخبرنى عمرو بکذا..... پھر (دیگر احادیث روایت کرتے ہوئے) کہا: و اخبرنى عمرو بکذا..... اخبرنى عمرو بکذا..... ان تمام احادیث میں وہ یہی انداز اختیار کرتے ہیں۔ ۴۴

(۱۴)..... امام بخاری رضی اللہ عنہ جب "ترجمۃ الباب" قائم کرتے ہیں تو اس میں مکمل حدیث ہی درج کردیتے ہیں جیسے انہوں نے اپنے شیخ سے ساعت کی ہوتی ہے تاکہ حدیث میں مطلوبہ دلالت ممکن الحصول ہو سکے۔ حالانکہ حدیث کے باقی حصے کا ساتھ ذکر کرنا کوئی خاص مقصد نہیں رکھتا۔ اس کی مثال سیدنا عروہ بارقی کی وہ حدیث ہے جسے امام بخاری رضی اللہ عنہ نے کتاب المناقب میں نقل کیا ہے۔ ①

صحیح بخاری میں اس طرح کی مثالیں بہت زیادہ ہیں۔

(۱۵)..... امام بخاری رضی اللہ عنہ متعلق احادیث بھی نقل کرتے ہیں۔ امام بخاری رضی اللہ عنہ کے پیش نظر اس اسلوب میں استشهاد، تقویت یا اختلاف کا بیان وغیرہ جیسی اغراض پہاڑ ہوتی ہیں۔ امام بخاری کے یہ وہ اسالیب تھے جن کا تعلق سند سے تھا۔

### فقہ و فہم سے متعلقہ منیع امام بخاری رضی اللہ عنہ

امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اپنی جامع میں جہاں صحیح اور مستند احادیث کی تخریج کا اہتمام کیا ہے وہاں فوائد و قواعد کے استنباط کا بھی التزام کیا ہے۔ چنانچہ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اپنی گہری علمی بصیرت اور وسیع فہم و فراست سے حدیث کے متون سے کثیر تعداد میں معانی و مفہوم اور آن گنت احکام و مسائل کا استخراج کیا ہے اور یہی امام بخاری رضی اللہ عنہ کا سب سے بڑا مقصد اور جلیل القدر منیع ہے۔ لہذا آپ دیکھیں گے کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ ایک ہی حدیث سے بہت سارے مسائل کا استنباط کرتے ہیں پھر انھیں الگ الگ ابواب میں بیان کردیتے ہیں۔ اسی طرح یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ قرآنی آیات کو بطور استشهاد پیش کرتے ہیں اور

۲) جب یونس (راوی) ابن وہب سے پہلی حدیث کے علاوہ احادیث روایت کرتے ہیں تو مناسب یہی ہے کہ وہ یہ کہیں: قال ابن وہب و اخبارنی عمر و یعنی اخبارنی سے پہلے واو لکھیں، کیونکہ انہوں نے اسی طرح ساعت کی ہے اور اگر وہ اس واو کو حذف کر دیں تو بھی درست ہے، لیکن بہتر یہ ہے کہ اس واو کو حذف نہ کیا جائے تاکہ ساعت کے مطابق یہ روایت ہو۔ واللہ اعلم

۱) کتاب المناقب، باب سؤال المشرکین أَن يرِيهِمُ النَّبِيَّ ﷺ.....، رقم: ۳۶۴۲۔

پھر ان سے مختلف اقسام کے اصولی دلائل کے ساتھ کسی سابقہ نظریہ کے بغیر احکام اخذ کرتے ہیں علاوہ ازیں کسی اختلاف کی وضاحت یا تردید کی غرض سے امام بخاری رضی اللہ عنہ، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تابعین عظام کی موقف روایات کو بھی درج کرتے ہیں جن سے امام بخاری کے راجح موقف کی طرف اشارہ مل جاتا ہے۔ ①

وہ تراجم ابواب میں احادیث کو کثرت سے نقل کرتے ہیں۔ بعض اوقات تو تراجم ابواب میں صرف ایک حدیث یا ایک آیت یا کچھ بھی نقل نہیں کرتے۔ اسی طرح اور بھی کئی اچھوتے امور ہیں۔ بہر حال امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اپنے صحیح تراجم ابواب میں نہ صرف استنباط و استدلال کے اسرار بتلائے ہیں بلکہ ان تراجم میں بہت زیادہ علمی اور پیچیدہ امور پر بھی بحث کی ہے۔ یہی وہ بنیادی وجہ ہے جس نے مختلف افکار و نظریات کو نہ صرف ورطہ حیرت میں ڈال رکھا ہے بلکہ مختلف انسانی عقول و اذہان اور قلوب و اعیان کو بھی گم گشته راہ کر دیا ہے اور اسی بنیاد پر فقهاء کرام اور محدثین عظام کی بہت بڑی جماعت نے اس حقیقت کو نہ صرف تعلیم کیا ہے بلکہ یہ کہنے پر بھی مجبور ہو گئے۔

### ”فقہ البخاری فی تراجمہ“ ②

امام بخاری رضی اللہ عنہ کی فقہ ان کے تراجم ابواب میں پہاں ہے۔ ③

① امام بخاری رضی اللہ عنہ بہت سے ابواب کو مند حدیث سے خالی رہنے دیتے ہیں اور معلق حدیث پر ہی اکتفا کر لیتے ہیں۔

② هدی الساری : ص: ۱۳۔

③ کسی کہنے والے نے کیا ہی خوب کہا ہے: امام بخاری رضی اللہ عنہ کے قائم کردہ ابواب کے اسرار و رموز کو حل کرنے میں بڑے بڑے اہل علم بے بس نظر آتے ہیں۔ (ان کی کیفیت یہی ہے کہ) وہ پتوں سے کچھ بھل پھنے میں کامیاب تو ہوئے ہیں مگر تمام چلوں تک رسائی حاصل نہیں کر سکے۔ (اس کی کیفیت یہ ہے کہ) وہ ابھی تک تروتازہ ہے کہ (گویا) اس کی مہربھی نہیں توڑی گئی۔ وہ ایسی قیصی ہے جس کے بیٹھ بھی نہیں کھولے گئے۔ اس کے ظاہری معانی پتوں کی مانند ہیں جن کو پردوں کی طرح دروازوں پر ڈال دیا گیا ہو۔ ان میں سے جب کسی بھی دروازے کو تھوڑا سا کھولا جاتا ہے تو اس میں سے علم نہروں کی مانند خوب بہنے لگتا ہے ۴۴

یہاں یہ بات ذہن نشین رہے کہ امام بخاری رض کے من جملہ تراجم ابواب دو قسم میں تقسیم ہوتے ہیں:

① ظاہری تراجم ابواب ② مخفی تراجم ابواب

مخفی تراجم ہی امام بخاری کی انتہائے غرض ہے۔ ③

۱۱..... امام بخاری رض کا ایک اسلوب یہ ہے کہ وہ خفی کو جلی پر ترجیح دیتے ہیں۔ امام بخاری رض کے اس اسلوب بیان سے اکثر طلباء اس مشکل کاشکار ہو جاتے ہیں کہ ترجمۃ الباب اور اس میں مذکور حدیث کی باہم مnasبت کیا ہے اور اس کی بنیاد و وجہ کون سی چیز ہے؟ اس سے طلبہ کے لیے تراجم ابواب اور احادیث میں جمع و تطبیق دینا مشکل ہو جاتا ہے۔ لہذا جب ہم تراجم ابواب پر وقت نظری اور بازیک بینی سے تفکر و تدبر کرتے ہیں تو سوائے چند مقامات کے تراجم ابواب اور احادیث کے مابین اشکال اور زندگی بہت جلد زائل ہو جاتی ہے۔

امام حافظ ابو ولید الباقي رض اپنی تالیف ”رجال البخاری“ میں حافظ ابوذر ہروی سے نقل کرتے ہیں کہ انھوں نے اس بات کی صراحة کی ہے کہ ہمیں ابو الحسن مستملی رض نے کہا ہے کہ میں نے صحیح بخاری کو اس کی اصل سے منقول کیا ہے جو امام فربری رض کے پاس محفوظ و مامون تھی، میں نے اس میں ناکامل اشیاء کو دیکھا اور بعض جگہوں کو خالی دیکھا جہاں باب کے سوا کچھ بھی نہیں لکھا گیا اور ④ ایسی احادیث بھی نظر سے گزریں جن پر تراجم ابواب کو قائم نہیں کیا گیا تھا لہذا ہم نے بعض اشیاء کی بعض کی طرف اضافت و نسبت کر دی ہے۔

۱۲ ہے۔ اس میں کوئی تعجب نہیں ہو گا کہ اگر امام بخاری کی مخلوق کے لیے یہ حیثیت ہو جائے جیسے سمندر بارشوں کا باعث بنتے ہیں۔ ان جیسے اہل علم ان کے آگے سرگزندہ ہیں، جب وہ نمودار ہوتے ہیں تو وہ ٹھوڑیوں اور سرکے مل گرپتے ہیں۔ (قطلانی نے ان اشعار کو ارشاد الساری ۱/۳ میں نقل کیا ہے۔)

① هدی الساری ، ص: ۱۳۔

② ان کے حالات زندگی کے لیے دیکھئے ابن رشید سبیق رض کی کتاب افادۃ النصیح فی التعريف بسند الجامع الصحیح (ص: ۱۰) اور امام ذہبی کی کتاب سیر اعلام النبلاء (۱۵/۱۰)۔

③ فن حدیث کے بہت بڑے امام ابن رشید سبیق رض نے افادۃ النصیح (ص: ۲۶) میں اس کا

امام الباباجی مذکورہ موقف پر تبصرہ کرتے ہوئے کہتے ہیں:

”مذکورہ موقف کی صحت پر جو چیز دلالت کننا ہے وہ یہ ہے کہ امام مستعملی، امام سرسخی، امام کشمنی<sup>۱</sup> اور امام ابو زید مرزوی<sup>۲</sup> کی روایت باوجود ایک اصل

جواب یہ دیا ہے: امام بخاری رضی اللہ عنہ سے یہ اس بنا پر واقع ہوا ہے کہ انہیں معانی کی پیچیدگیوں پر عبور تھا اور ان کے مہمات پر انہیں ملک حاصل تھا۔ وہ معانی کے سندar میں غواصی کرنے نوادر کلمات کے معانی کو ڈھونڈنے کا لئے میں مہارت رکھتے تھے۔ وہ غوط زدن ہونے والے کے موقعی اور شکاری کی ہر فنی پر ہی خوش ہوتے تھے۔ آپ رضی اللہ عنہ اپنے دل اور زبان پر آنے والے معانی اور الفاظ کے انداز و حام کی وجہ سے غور و فکر اور توقف کرتے، مگر یہ توقف اختیاری طور پر ہوتا نہ کہ ششدرا اور متاخر ہو کر۔ نیتچا حتیٰ فیصلہ کیا جاتا، تاہم وقت نے مہلت نہ دی۔ معاملہ اس طرح نہیں ہے جس طرح ابوالولید الباباجی نے کہا ہے کہ ان کے کلام میں غلطی ہے جس کا ہم نے تذکرہ نہیں کیا۔

ابن رشید نے اس سے ایک سطر پہلے کہا تھا: اس کے بعد ابوالولید نے اس قسم کا کلام کیا ہے جسے چھوڑنا لازم تھا۔ اس کے بعد ابن رشید (ص: ۲۷) نے امام بخاری کے تراجم ابواب کی تعریف کرتے ہوئے یہ بھی کہا جو امام بخاری کے کلام میں فقہ و اتنباط اور عربیت و لغت کے غور کرے گا وہ دیکھے گا کہ ایک سندar میں کسی سندar سوئے ہوئے ہیں، ان کی نیت کو اچھا قرار دینا چاہیے، اس کتاب کے تراجم قائم کرنے میں ان کا خوبصورت کارنامہ ہے۔ اس میدان میں اسماعیلی نے جو اپنی کتاب المدخل میں صحیح بخاری کی تعریف کرنے کے بعد کہا ہے وہ بہت عمده ہے۔ انھوں نے ان لوگوں کا تذکرہ بھی کیا ہے جنھوں نے ان کی صحیح بخاری کی پیروی کی ہے۔ اس کے بعد فرماتے ہیں: ان میں سے جو ابو عبد اللہ (امام بخاری) کے مقام تک نہیں پہنچ پیا اور اتنباط معانی، فقہ الحدیث کی باریکیوں کے اخراج اور مردی حدیث سے تعلق پر دلالت کرنے والے تراجم ابواب کو نہ سمجھ سکا اس نے اعتراض کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ چاہتا ہے خاص کر لیتا ہے۔ (ہدی الساری، ص: ۱۱)

ابن ناصر الدین دمشقی نے التنقیح فی حدیث التسییح (ص: ۱۳۱) میں کہا ہے: امام بخاری کے اس کتاب کے تراجم ابواب کے مقاصد اور ان کو اس انداز سے ترتیب دینے میں عجیب و غریب اسرار و موز اور امور پائے جاتے ہیں۔ ان میں سوچ و بچار کرنے والے دنگ رہ جاتے ہیں۔

**۱** ان کے حالات زندگی کے لیے دیکھئے: افادۃ النصیح فی التعريف بسند الجامع الصحیح، ص: ۳۶، ۲۹، ۲۵:

**۲** ان کے حالات زندگی کے لیے دیکھئے: سیر اعلام النبلاء: ۱۶/ ۳۱۳۔

سے منقول ہونے کے تقديم و تاخیر کے لحاظ سے اختلاف کا شکار ہے اور یہ اختلاف اس لیے مترشح ہوا کہ مذکورہ ائمہ کرام میں سے ہر ایک نے اپنی اپنی بساط کے مطابق اس معہ کو حل کرنے کی کوشش کی تھی چنانچہ جس نے کوئی ایسی علامت یا کاغذ کا مکثرا حاصل کیا جس سے یہ معلوم ہو سکے کہ اس کا کسی نہ کسی لحاظ سے اُس اصل سے تعلق ہے تو اُس امام نے اس کو اُسی اصل سے منسوب کر دیا تھا۔ لہذا آپ دیکھتے ہیں کہ صحیح بخاری میں ایسے تراجم ابواب بھی موجود ہیں جو باہم متصل ہیں مگر ان میں سرے سے احادیث کا ذکر تنہیں ہے۔<sup>۱</sup>

شیخ الاسلام ابن حجر رضی اللہ عنہ مذکورہ بالانقطة نظر کے بارے میں رقمطر از ہیں:

”یہ اچھا قاعدہ ہے کہ جس کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے وہ اس لیے کہ جہاں ترجمۃ الباب اور حدیث میں باہم جمع و تطبیق میں مشکل لاحق ہوتی ہے۔ ایسے مقامات (صحیح بخاری میں) بہت کم ہیں۔“<sup>۲</sup>

□..... امام بخاری رضی اللہ عنہ جب اپنی صحیح میں کوئی کتاب قائم کرتے ہیں تو اس کی ابتداء ایسی آیت سے کرتے ہیں جو اس کتاب سے کسی نہ کسی لحاظ سے مناسب رکھتی ہو۔ جیسا کہ حسب ذیل مثال سے وضاحت ہو رہی ہے۔

”كتاب البيوع، قوله: ﴿وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا﴾ و قوله:

❶ التعديل والتجریح لمن خرج له البخاری في الجامع الصحيح لأبى الوليد الباجي: ۳۱۱، ۳۱۰ / ۱۔ ہمارے شیوخ کے شیخ عبد الحق ہائی نے یہ هدی الساری (ص: ۸) سے نقل کیا ہے، تاہم ہدی الساری اور التعديل والتجریح میں کچھ فرق ہے مگر وہ اصل مفہوم سے باہر نہیں لٹکے۔

❷ هدی الساری، ص: ۸۔ اس کے بعد حافظ ابن حجر نے اس کلام پر اضافہ کیا ہے، انہوں نے فرمایا: پھر مجھ پر یہ بات عیال ہوئی کہ امام بخاری، اس کے ساتھ کہ جو وہ تراجم ابواب قائم کرتے ہیں کئی انداز سے ہے، اگر وہ کسی حدیث کو اس کے لیے مناسب پاتے ہیں اگرچہ مخفی انداز سے ہو اور ان کی شرط کے مطابق ہو تو وہ اسے ان الفاظ سے ذکر کر دیتے ہیں جو انہوں نے اپنی کتاب کے لیے مقرر کیے ہیں.....

﴿إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً حَاضِرَةً تُدْبِرُ وَنَهَا بَيْنَكُمْ﴾

۱۔..... امام بخاری رضی اللہ عنہ جب ترجمۃ الباب قائم کرتے ہیں تو اس میں سب سے پہلے قرآن کی کوئی آیت درج کرتے ہیں پھر کوئی مرفوغ متصل حدیث نقل کرتے ہیں اور اس کے بعد کسی صحابی کا اثر یا تابعی کا فتویٰ درج کرتے ہیں۔

ایک مجتهد کے لیے یہ امر لازمی و ضروری ہوتا ہے، اسی لیے امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اس اسلوب کا بہت زیادہ التزام کیا ہے، تاہم انہوں نے استدلال و استنباط کے طریقے کا تذکرہ نہیں کیا بلکہ اسے اپنے مابعد اہل علم و فضل کے تفکر و تدریکے لیے چھوڑ دیا ہے۔

۲۔..... امام بخاری رضی اللہ عنہ جب تبویب (باب بندی) کا اہتمام کرتے ہیں تو اس میں کوئی آیت درج کرنے کے بعد معلق حدیث یا اثر کو نقل کرتے ہیں۔

امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اپنے اس اسلوب کا بھی بہت زیادہ اہتمام کیا ہے وہ جب باب معلق حدیث نقل کرتے ہیں تو ان کے پیش نظر یہ ہوتا ہے کہ یا تو انہیں ایسی حدیث ملی ہی نہیں جو ان کی شرائط کے مطابق مندرجہ یا پھر انہوں نے اسی معلق حدیث کو صحیح بخاری کے کسی دوسرے مقام پر مندرجہ کیا ہوتا ہے تاکہ طلبہ کی مشق ہو سکے یا پھر طالب علم کو حدیث کی تبع و تحقیق کی طرف راہنمائی کرنا مقصود ہوتا ہے۔ ①

۳۔..... امام بخاری رضی اللہ عنہ آیت کے ساتھ ترجمۃ الباب قائم کر دیتے ہیں اور اسی پر اکتفا کر لیتے ہیں گویا کہ وہ اس بات کو اشارہ بیان کرنا چاہتے ہیں کہ یہ ترجمۃ الباب ایک دعویٰ ہے اور اس دعوے کی دلیل اس کے ساتھ مذکور ہے مگر صحیح بخاری میں یہ اسلوب بہت ہی کم نظر آتا ہے۔ ②

① دیکھئے: شرح تراجم ابواب صحيح البخاری از شاہ ولی اللہ دہلوی، ص: ۳۔

② شرح تراجم ابواب البخاری (ص: ۲) میں شاہ ولی اللہ دہلوی فرماتے ہیں: وہ اکثر کسی ظاہری معاملے میں ایسا ترجمۃ الباب قائم کرتے ہیں جو زیادہ مفید و کھائنی نہیں دیتا مگر جب غور کرنے والا غور کر لیتا ہے تو زیادہ مفید معلوم ہوتا ہے۔ ان سے پہلے یہی بات ابن حجر نے هدی الساری (ص: ۱۲) میں بھی کہی ہے۔

۷..... امام بخاری رض جب ترجمة الباب قائم کرتے ہیں تو اس میں صرف مندرج کرتے ہیں۔ صحیح بخاری میں یہ اسلوب بہت زیادہ مستعمل ہے اور محدثین میں سے اکثر مصنفوں کا یہی طریقہ ہے۔

۸..... امام بخاری رض ترجمة الباب میں صرف اثر درج کرنے پر ہی اکتفاء کرتے ہیں۔ صحیح بخاری میں اس اسلوب کا استعمال نہایت قلیل ہے بلکہ اس اسلوب کے متعلق ایک رائے یہ بھی ہے کہ ترجمة الباب سے متعلقہ امام بخاری رض کے پاس کوئی ایسی دلیل ہی نہیں جو ان کی شرائط پر پورا ترقی یا پھر ان کے پاس دلیل تو تھی مگر انہوں نے اپنی صحیح میں کسی دوسرے مقام پر نقل کر دیا تھا اور تین کروانا ان کا مقصود ہوتا تھا اور ایک رائے یہ بھی ہے کہ وہ ترجمة الباب میں مرفوظ حدیث نقل کرنے سے پہلے ہی اپنے خالق حقيقة سے جا ملے تھے۔ ۹

۹..... امام بخاری رض ترجمة الباب تو قائم کرتے ہیں مگر اس میں کسی چیز کا تذکرہ نہیں کرتے (یعنی نہ آیت، نہ حدیث یا قول صحابی نہ فتویٰ تابعی) شارحین صحیح بخاری نے اس کی یہ توجیہ بیان کی ہے کہ یہ کتابوں یا امام صاحب کا سہو یا پھر اسے اس پر محمول کیا جائے گا کہ اس کی تفسیر (وضاحت) کرنے کا امام صاحب کا ارادہ ہی نہ تھا۔ ایک رائے یہ بھی ہے کہ ”امام بخاری رض نے اس اسلوب کی قلت و ندرت کی وجہ سے عمداً اسے اختیار کیا ہے وہ اس لیے کہ ترجمة الباب سے قبل یا بعد، قریب یا بعيد اس پر دلیل نقل کی جا چکی ہوتی ہے صرف اور صرف اذہان کو اس دلیل کی طرف مائل کرنا یا راغب کرنا مقصود ہوتا ہے۔ والله تعالیٰ اعلم

۱۰..... امام بخاری رض ترجمة الباب کے بغیر ہی باب قائم کر دیتے ہیں۔ شارحین نے

۱ یہ آخری بات محل نظر ہے اور شاید مؤلف نے اس طرف توجہ نہیں کی۔ یہ اور اس طرح کی جو باتیں کہی جاتی ہیں ان کی تردید ہدی الساری (ص: ۱۲) میں موجود حافظ ابن حجر کا یہ قول کرتا ہے: ان دقيق مقاصد کو نہ سمجھنے کی وجہ جن لوگوں نے گہری نگاہ نہیں ڈالی ان کا خیال یہ ہے کہ امام بخاری نے مسودہ کو صاف کر کے نہیں لکھا، حقیقت یہ ہے کہ غور و فکر کرنے والا کامیابی سے ہمکnar ہو گا اور جو کوشش کرتا ہے (مقصد کو) پالیتا ہے۔

اس بارے میں بہت سارے احتمالات ظاہر کیے ہیں اور ان کی آراء میں بہترین اور احسن رائے یہ ہے کہ یہ باب سابقہ باب کی ہی ایک فصل کی مانند ہوتا ہے ① اور کبھی یہ کسی اعتراض کو دور کرنے کے لیے ہوتا ہے یا پھر سابقہ ابواب میں ذکر کردہ کسی حدیث کی طرف توجہ مبذول کے لیے ہوتا ہے اور کبھی یہ طالب علم کی رہنمائی کے لیے ہوتا ہے کہ وہ احکام کا استخراج کر سکے مگر اس شرط کے ساتھ کہ یہ سابقہ ابواب سے کوئی مناسبت سے رکھتا ہو۔

②.....امام بخاری رض کبھی ایسا باب بھی قائم کرتے ہیں جس کے الفاظ محدث کے اس قول ”بهذا الإسناد“ کے قائم مقام واقع ہوتے ہیں۔ اس مسئلہ میں ایک سند کے ساتھ دو احادیث مروی ہوتی ہیں۔

**مثال:**.....اس کی مثال ”بدء الخلق“ کے تحت باب ”ذكر الملائكة“ ہے اس میں امام بخاری رض نے تمیں احادیث نقل کی ہیں اور اس میں سیر حاصل بحث کی ہے اور طویل کلام کیا ہے۔ حتیٰ کہ امام صاحب نے ”شعیب عن أبي الزناد عن الأعرج، عن أبي هريرة“ کی روایت کے ساتھ ”تعاقب الملائكة“ والی حدیث نقل کی ہے پھر امام صاحب فرماتے ہیں: ”باب إذا قال أحدكم أمين .....“ (الحدیث) پھر اس حدیث کو نقل کرتے ہیں جس کا مضمون یہ ہے کہ فرشتے اس گھر میں داخل نہیں ہوتے جس میں کوئی تصویر ہو، بعد ازاں اس حدیث کو درج کرتے ہیں جس میں آمین کہنے کا ذکر کافی دور جا کے آتا ہے۔ چنانچہ باب ”إذا قال أحدكم أمين“ محدث کے قول ”بهذا الإسناد“ کے قائم مقام واقع ہے۔ ③

❶ فتح الباری (۵/۹۴، ۲۰) میں حافظ ابن حجر حدیث نمبر ۲۳۳۶ اور ۲۳۳۹ کے بارے میں فرماتے ہیں: یہ اسی طرح ترجمۃ الباب کے بغیر ہے جیسے یہ اس سے پہلے باب کی فصل ہو اور فرماتے ہیں: یہ ایسے ہی ترجمۃ الbab کے بغیر ہے تو اس کی حیثیت باب کی ہے یا اس کی ایک فصل کی مانند ہے۔ دونوں حالتوں میں ان دونوں میں تطبیق کی ضرورت ہوتی ہے۔

❷ شرح تراجم ابواب البخاری از شاہ ولی اللہ دہلوی، ص: ۳۔

”يعني جہاں ”بهذا الإسناد“ آنا چاہیے تھا امام صاحب نے وہاں باب قائم کر دیا ہے۔“

■..... امام بخاری رضی اللہ عنہ ایسا باب بھی قائم کرتے ہیں جس کے الفاظ مصنف کے الفاظ ”تبیہی“ یا ”فائدۃ“ (نکتہ) یا ”قف“ (ٹھہریے) کے قائم مقام ہوتے ہیں اور مصنف کے یہ الفاظ بہت اہم فائدے پر دلالت کرتے ہیں۔

امام بخاری رضی اللہ عنہ کا یہ اسلوب وہاں نظر آتا ہے جہاں ایک باب کے تحت بہت ساری احادیث کو جمع کر دیا جاتا ہے اور ان میں سے ہر حدیث ترجمۃ الباب پر دلالت کرتی ہے۔ پھر امام صاحب کو ایک ایسی حدیث کا علم ہوتا ہے جس میں ایک دوسرا فائدہ موجود ہوتا ہے یہ حدیث اُس حدیث کے علاوہ ہوتی ہے جس پر ترجمۃ الباب کو قائم کیا گیا ہوتا ہے تو امام صاحب زائد فائدے والی حدیث پر ”باب“ کی علامت کے ساتھ نشاندہی کر دیتے ہیں حالانکہ ان کی غرض و غایت یہ نہیں ہوتی کہ سابقہ باب ختم ہو گیا ہے اور نیا باب شروع ہو گیا ہے۔

**مثال:** ..... کتاب ”بدء الخلق“ میں ہے: ”باب قوله الله تعالى: ﴿وَبَثَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَارَبَةٍ ص﴾ (البقرة: ۱۶۲) پھر امام بخاری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”باب خیر مال المسلم غنم“ پھر اس سے متعلقہ حدیث نقل کرتے ہیں اس کے بعد ”الفخر والخيال فی أهل الخيل“ والی حدیث درج کرتے ہیں پھر ایسی اشیاء کا ذکر کرتے ہیں جن میں غنم (بکریوں) کا تذکرہ نہیں ہوتا۔ گویا امام صاحب اس حدیث کو نقل کر کے یہ بتانا چاہتے ہیں کہ اس میں غنم کی منقبت کے علاوہ بھی دوسرا فائدہ موجود ہے۔ ①

■..... امام بخاری رضی اللہ عنہ اپنی صحیح میں ترجمۃ الباب کا اعادہ نہیں کرتے مگر اس وقت جب ترجمۃ الباب و حصوں پر مشتمل ہو۔ جیسا کہ ”باب اداء الخمس من الإيمان“ ہے، اسے امام صاحب نے ”كتاب الإيمان“ میں درج کیا ہے اور پھر ”كتاب فرض

• ۱. حوالہ مذکور: ۳۰۲۔

الخمس“ میں اس کا اعادہ کیا ہے۔ ①

اسی طرح ”باب شهادة المرضعة“ ہے۔ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اسے ”کتاب الشهادات“ اور ”کتاب النکاح“ دونوں میں نقل کیا ہے۔ ②  
اسی طرح کی کئی امثلہ صحیح بخاری میں موجود ہیں۔

۳..... امام بخاری رضی اللہ عنہ ترجمۃ الباب کو تکریر نقل کرتے ہیں جب کسی کلمے کی تفسیر میں اختلاف ہوتا ہے۔ جیسا کہ ”باب لا هامة“ ہے۔ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اس باب کو ”کتاب الطب“ میں دو جگہ نقل کیا ہے، وہ اس لیے کہ لفظ ”هامة“ کی تفسیر میں اختلاف موجود ہے۔

ؒ حافظ ابن حجر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”امام بخاری رضی اللہ عنہ کا یہ اسلوب اُن تمام ابواب کے لیے یکساں ہے جن میں تفسیری اختلاف موجود ہوتا ہے جیسا کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے ”باب لا هامة“ قائم کیا ہے اور سات ابواب کے بعد پھر ”باب لا هامة“ قائم کر دیا ہے اور یہ امام بخاری رضی اللہ عنہ کے نوادرات میں ہے کہ وہ ترجمۃ الباب کو ایک لفظ کے ساتھ دو مختلف مقامات پر دو مختلف حدیثوں کے لیے قائم کرتے ہیں۔“

ابن حجر رضی اللہ عنہ مزید کہتے ہیں:

”میرے لیے یہ بات اظہر من اشتبہس ہے کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے ”باب لا هامة“ کو تکرار کے ساتھ نقل کر کے یہ اشارہ دیا ہے کہ ”هامة“ کی تفسیر میں اختلاف ہے۔“ ③

۱ كتاب الإيمان، باب اداء الخمس من الإيمان، عند الحديث ۵۲ وكتاب فرض الخمس، باب اداء الخمس من الدين، عند الحديث . ۳۰۹۵

۲ كتاب الشهادات، باب شهادة المرضعة، عند الحديث: ۲۶۰ وكتاب النکاح، باب شهادة المرضعة، عند الحديث: . ۳۰۹۵

۳ فتح الباری ، ۲۱۵ ، ۲۴۱ ، ۱۰ /

۱۴..... امام بخاری رضی اللہ عنہ باب میں درج مختلف روایات میں سے کسی ایک روایت کے لفظ کے ساتھ باب بندی کرتے ہیں، پھر حدیث کو بالفاظ دیگر نقل کرتے ہیں، وہ اس لیے کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ طالب علم کو یہ ترغیب دینا چاہتے ہیں کہ وہ باب میں مذکور روایات کی تحقیق و تفتیش کے ساتھ اس لفظ کا استخراج بھی کر لے جس کے ساتھ باب قائم کیا گیا ہے۔ (یہ سطر کتاب لب الباب سے لی گئی ہے۔)

۱۵..... امام بخاری رضی اللہ عنہ کسی حکم کے استدلال کے لیے دلیل کو حکم پر معطوف کردیتے ہیں۔ جیسا کہ انہوں نے حسب ذیل دو ابواب قائم کر کے اس طرف اشارہ کیا ہے:

#### ◆ باب فضل الوضوء والغرس المحجلين

#### ◆ باب رزق الحكام والعاملين عليها.

۱۶..... امام بخاری رضی اللہ عنہ کبھی کبھی باب میں مذکور احادیث پر اعتماد کرتے ہوئے ترجمة الباب میں کچھ بھی نقل نہیں کرتے جیسا کہ ”كتاب الاعتصام“ میں صرف ”باب“ قائم ہے۔

۱۷..... امام بخاری رضی اللہ عنہ ایسی حدیث کے لفظ کے ساتھ بھی ترجمة الbab نقل کردیتے ہیں جو حدیث ان کی شرائط پر پورا نہیں اترتی یا ایسے لفظ کے ساتھ بھی ترجمة الbab قائم کردیتے ہیں جو مذکورہ حدیث کے معنی میں ہوتا ہے لیکن پھر امام بخاری رضی اللہ عنہ دو صورت میں اسی باب میں بطور ثابتہ ایسی حدیث نقل کردیتے ہیں جو ظاہری یا باطنی طور پر اس مذکورہ حدیث کی غرض و غایت لور معنی و مفہوم کو پورا کر دیتی ہے جو امام صاحب کی شرط پر پورا نہیں اترتی۔

**مثال:** ..... ”باب الأمراء من قريش“ یہ ایسی حدیث کے الفاظ ہیں جو امام صاحب کی شرط پر پورا نہیں اترتی۔ لیکن امام صاحب اس باب میں حدیث ”لا يزال والي من قريش“ نقل کرتے ہیں جو مذکورہ حدیث کے معنی و مفہوم کو پورا کر دیتی ہے۔ ①

① هدی الساری، ص: ۱۴۔

۱۸..... امام بخاری رض اپنے سے پہلے کسی شخص کی رائے یا مذہب پر ترجمة الباب کردیتے ہیں اور اس میں ایسی چیز نقل کرتے ہیں جو اس مذہب پر دلالت کرتی ہے۔ یعنی کسی جملہ میں اس مذہب پر دلالت و شہادت تو موجود ہوتی ہے مگر اس موقف کو قطعی طور پر ترجیح نہیں دی جاتی۔ ایسے موقع پر امام بخاری رض اس طرح کے الفاظ کہتے ہیں:

”باب من قال كذا“

اسی طرح کبھی امام صاحب بعض الناس کے مذہب کے ساتھ یا اس شخص کے مذہب کے ساتھ جس کی طرف بعض الناس کا میلان ہو یا ایسی حدیث کے ساتھ جو امام صاحب کے نزدیک پایہ ثبوت تک نہیں پہنچتی، ترجمة الباب قائم کر دیتے ہیں۔ پھر اس کے بعد ایسی حدیث درج کرتے ہیں جس کے ساتھ وہ عمومی طور پر یا غیر عمومی طور پر مذکورہ مذہب یا غیر ثابت شدہ حدیث پر استدلال کرتے ہیں۔<sup>۱</sup>

۱۹..... امام بخاری رض جب کسی چیز میں توقف سے کام لیتے ہیں تو اس پر مبہم ساترجمة الباب قائم کر دیتے ہیں گواہ اجتہاد کی راہ پر گامزن ہونے کی ترغیب دیتے ہیں جیسا کہ وہ باب قائم کرتے ہیں: ”باب يفعل كذا“<sup>۲</sup>

۲۰..... امام بخاری رض استفہامیہ الفاظ کے ساتھ ترجمة الباب کثرت سے قائم کرتے ہیں۔

امام بخاری رض یہ اسلوب اس لیے اختیار کرتے ہیں تاکہ دو احتمالات میں سے کسی ایک احتمال کی طرف حصی جھکا و پیدا نہ ہو اور اس سے امام بخاری رض کی مراد یہ ہوتی ہے کہ کسی حکم کے ثبوت یا عدم ثبوت کی تفسیر ہو سکے، یا یہ کہ حکم میں ثبوت اور عدم ثبوت دونوں کا احتمال ہو سکتا ہے اور کبھی تو ایسا بھی ہوتا ہے دونوں احتمالات میں سے ایک احتمال بالکل واضح ہوتا ہے۔

<sup>۱</sup> هدی الساری، ص: ۱۴۔ شرح تراجم ابواب البخاری للدهلوی، ص: ۲، ۳۔

<sup>۲</sup> فتح الباری: ۳/۲۲۷۔

بہر حال اس اسلوب کو اختیار کرنے میں امام بخاری رضی اللہ عنہ کی غرض و غایت یہ ہے کہ غور و فکر کرنے والے کے لیے گنجائش باقی رہے اور ساتھ ساتھ یہ تعبیہ بھی کر دیتے ہیں کہ یہاں گنجائش اور تعارض کا احتمال باقی ہے۔

۱۱..... امام بخاری رضی اللہ عنہ اتفاقی اور اختلافی دونوں قسم کے دلائل اپنی صحیح میں نقل کرتے ہیں۔  
۱۲..... امام بخاری رضی اللہ عنہ اختلافی مقامات پر بغیر کسی قوی دلیل کے ترجمۃ الباب میں حتمی حکم نہیں لگاتے۔

۱۳..... امام بخاری رضی اللہ عنہ اختلاف کے مقام پر کسی صحابی یا تابعی سے جو بھی نقل کرتے ہیں وہ ان کا ذاتی اختیار ہوتا ہے۔ ①

۱۴..... امام بخاری رضی اللہ عنہ ایسا ترجمۃ الbab بھی قائم کرتے ہیں جو ظاہری طور پر کم فائدے والا نظر آتا ہے مگر غور و فکر کرنے والا اس کی حقیقت سے روشناس ہوتا ہے تو وہ اس سے ضرور مستفید ہوتا ہے جیسا کہ وہ یہ باب قائم کرتے ہیں: ”بَابُ قَوْلِ الرَّجُلِ مَا صَلَّيْنَا“ امام صاحب نے یہ باب قائم کر کے دراصل اس شخص کا رد کیا ہے جو ”مَا صَلَّيْنَا“ کہنے کو مکروہ سمجھتا ہے۔ ②

امام بخاری رضی اللہ عنہ کی طرف سے اکثر گرفت اور تقدیم امام ابو بکر بن ابی شیبہ رضی اللہ عنہ اور امام عبد الرزاق رضی اللہ عنہ کے ان تراجم ابواب پر ہوتی ہے جو انہوں نے اپنی اپنی ”مصنف“ میں قائم کیے ہیں۔ جب مذکورہ دونوں میں شوابد الآثار روایت کیے جاتے ہیں تب یہ اسلوب اختیار کیا جاتا ہے بہر حال اس طرح کا اسلوب وہی شخص سمجھ سکتا ہے جو مذکورہ دونوں ائمہ کی تصنیفات (مصنف ابی بکر بن ابی شیبہ، مصنف عبد الرزاق) پر مکمل مہارت رکھتا ہے اور ان کا بار بار مطالعہ کرتا ہے۔ ③

۱ فتح الباری : ۱ / ۴۸۲ ، ۳۸۲ / ۲ .

۲ هدی الساری ، ص : ۱۴ .

۳ شرح تراجم ابواب البخاری للدهلوی ، ص : ۴ .

۱۵..... امام بخاری رض بعض واقعات سے مختص معاملہ کے ساتھ بھی ترجمۃ الباب قائم کر دیتے ہیں، بادی النظر میں وہ معاملہ پیش نہیں آیا ہوتا۔ امام بخاری رض یہ اسلوب اس وقت اختیار کرتے ہیں جب کوئی معاملہ دو جہات پر مشتمل ہو؛ ایک جہت تو اس کے ترک کا جبکہ دوسری جہت اس کے عدم ترک کا تقاضا کرتی ہو۔ ①

۱۶..... امام بخاری رض تراجم ابواب میں کثرت سے اہل سیر کی طرف متوجہ ہوتے ہیں کہ وہ طرق حدیث کے اشارہ کے ساتھ احوال و واقعات کی مختلف خصوصیات کو کیسے مستبط کرتے ہیں۔ کبھی بکھار تو اس فن کی زیادہ مشق نہ ہونے کی بنا پر فقیہہ بھی تعجب میں بنتا ہو جاتا ہے۔ جبکہ یہ ناقابل تردید حقیقت ہے کہ سیرت نگاروں نے اپنے فن میں مذکورہ خصوصیات کی معرفت کی بہت شدومد سے پابندی کی ہے۔ ②

۱۷..... امام بخاری رض کتاب و سنت سے ایسے آداب کا بہت زیادہ اتخراج کرتے جو عقل کے لیے قابل فہم ہوں، اسی طرح ایسی عادات و خصائص کا بھی کثرت سے ذکر کرتے ہیں جو نبی کریم ﷺ کے عہد میں مرقوم تھیں۔

مذکورہ عادات و آداب کا حسن اور اسکے صرف اسی شخص کو ملتا ہے جس نے کتب آداب کو کھنگلا ہوا اور ہر قوم کے آداب پر غور و فکر کیا ہوا اور سنت سے ان کی دلیل تلاش کی ہو۔ ③

۱۸..... امام بخاری رض مطلوبہ مسئلے کے موافق حدیث کو نقل کرتے ہیں اور اس نوعیت کے حامل مسائل کی طرف طالب علم کی مکمل رہنمائی کی جاسکے۔

**مثال:**..... امام بخاری رض نے ”باب ذکر الصواع“ کو ”باب ذکر الحنّاط“ کے تحت درج کیا ہے۔ ④

① هدی الساری، ص: ۱۴۔

② شرح تراجم ابواب البخاری، ص: ۴۔

③ مصدر سابق، ص: ۵۔

④ حوالہ مذکور، ص: ۴۔

■..... امام بخاری رضى اللہ عنہ ایسے مسئلے کے ساتھ بھی ترجمۃ الباب قائم کر دیتے ہیں جس میں احادیث باہم متعارض و مخالف ہوتی ہیں (یعنی ان میں باہم لفظی یا معنوی اختلاف پایا جاتا ہے) تو امام صاحب ان احادیث کو ان کے اختلاف کے ساتھ اس لیے درج کر دیتے ہیں تاکہ بعد میں آنے والے فقیہ کے لیے مذکورہ مسئلے کا حل آسانی پیش کیا جاسکے۔

**مثال:** ..... امام صاحب نے ”باب خروج النساء الى البراز“ میں دو مختلف احادیث جمع کی ہیں۔ ①

■..... امام بخاری رضى اللہ عنہ جب ان کے ہاں دلائل میں باہمی تعارض آجائے تو ان کے پاس دلائل کے ما بین تطبيق کی کوئی نہ کوئی وجہ ضرور ہوتی ہے جس کے ساتھ وہ مذکورہ دلائل میں سے ہر ایک دلیل کو اس کے محمول کرنے کی صحیح جگہ پر محمول کر دیتے ہیں، چنانچہ امام بخاری رضى اللہ عنہ تطبيق کے صحیح پہلو کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اس کے محمول کیے جانے کے صحیح مقام کے ساتھ ترجمۃ الباب قائم کر دیتے ہیں۔

**مثال:** ..... ”باب خوف المؤمن أن يحيط عمله وما يحذر من الإصرار على التقاتل والعصيان“ ②

■..... جب امام بخاری رضى اللہ عنہ کے نزدیک دو مختلف احادیث کے ما بین تعارض پیدا ہوتا ہے تو وہ دو ابواب قائم کر کے اُس تعارض کو رفع کر دیتے ہیں۔

**مثال:** ..... ”باب لا نكاح إلا بولى“ ③ اور ”باب لا نكاح إلا برضاهما“ ④ دونوں ابواب ہیں جب ”لا نكاح إلا بولى“ اور ”الأيم احق بنفسها“ ⑤ دونوں

① شرح تراجم ابواب البخاری للدهلوی، ص: ۴۔

② مصدر سابق، ص: ۴۔

③ بخاری، کتاب النکاح، باب من قال لا نکاح الا بولی، اس کے بعد حدیث نمبر ۵۱۲۷ ہے۔

④ بخاری، کتاب النکاح، باب لا ينكح الا ب وغيره البكر والشيب الا برضاهما، اس کے بعد حدیث نمبر ۵۱۳۶ ہے۔

⑤ مسلم / ۲ / ۱۰۳۷، راوی ابن عباس ہیں۔

احادیث کے مابین تعارض پیدا ہوا تو امام بخاری رض نے دو ابواب قائم کر کے اس تعارض کو دور کر دیا ہے اور یہ اشارہ کیا ہے کہ عورت کے لیے بغیر ولی کی اجازت کے نکاح جائز نہیں، اسی طرح ولی کے لیے عورت کا نکاح اس کی رضامندی طلب کیے بغیر جائز نہیں ہے۔ دراصل حدیث ”الایم احق بنفسها“ کو اس بات پر محمول کیا جائے گا کہ ولی کے لیے یہ واجب ہے وہ عورت سے اس کی رضامندی طلب کرے، اگر وہ راضی ہو تو نکاح کروادے، بصورت دیگر نہ کروائے۔

۲۔..... امام بخاری رض کبھی بکھار باب میں ایسی حدیث بھی نقل کر دیتے ہیں جو حقیقت میں ترجمۃ الباب پر دلالت نہیں کرتی۔

لیکن ان کے پاس اس حدیث کے مزید طرق موجود ہوتے ہیں جن میں سے بعض اشارۃ یا عموماً ترجمۃ الباب پر دلالت کر رہے ہوتے ہیں لہذا امام صاحب اصل حدیث نقل کرنے کے ساتھ ساتھ اس طرف اشارہ بھی کر دیتے ہیں یا پھر ان کے پاس کوئی ایسی مبنی بر صحت اصل موجود ہوتی ہے جو مذکورہ حدیث کو تقویت فراہم کر دیتی ہے۔ بہر حال امام بخاری رض کے اس اسلوب کو وہی محدثین پہچان پاتے ہیں جو احادیث کے طرق والفاظ پر مطلع ہوتے ہیں۔

۳۔..... امام بخاری رض کسی ایک مسئلے کے ساتھ ترجمۃ الباب قائم کر دیتے ہیں پھر وہ مسئلے کے اثبات کے لیے کسی صحابی سے ایسی مختصر حدیث نقل کرتے ہیں جو ان کی شرط پر پورا اترتی ہے لیکن اس حدیث میں مذکورہ مسئلے کا ذکر صراحة کے ساتھ نہیں ہوتا جس کے ساتھ ترجمۃ الباب قائم ہوا ہے، تاہم امام بخاری رض کسی معین صحابی سے اس مختصر حدیث کو ذکر کر کے اُس صحابی سے مردی کسی دوسری حدیث کی طرف اشارہ کر دیتے ہیں جس میں مذکورہ مسئلے کا ذکر صراحة کے ساتھ ہوتا ہے، اور یہ بات بھی نہایت ضروری ہے کہ اُس مختصر حدیث میں مسئلے کے اثبات کے لیے کوئی نہ کوئی اشارہ لازمی ہونا چاہیے اگرچہ وہ صراحة کے ساتھ نہ بھی ہو۔

**مثال:** ..... ”باب طول القيام في صلاة الليل“ امام بخاري رضي الله عنه نے اس باب میں سیدنا حذیفہ رضی الله عنه کی یہ حدیث نقل کی ہے:

((أن النبي ﷺ كان إذا قام للتهجد من الليل يشوش فاه بسواك .))

”بے شک بنی ملائیم جب رات کو نماز تہجد کے لیے کھڑے ہوتے (یعنی تیاری کرتے) تو مساوک سے اپنے منہ (دانتوں) کو خوب صاف کرتے تھے۔“

اب اس حدیث میں طول قیام کا کہیں بھی ذکر نہیں ہے جس پر ترجمۃ الباب قائم ہے۔ لیکن حضرت حذیفہ رضی الله عنه سے ہی ایک اور لمبی حدیث مردی ہے جس میں یہ ذکر ہے۔ ((أنه صلى الله عليه وسلم فاتح سورة البقرة حتى قرأ سورة النساء وأل عمرن ))

”بے شک آپ نماز پڑھتے تو سورۃ بقرہ سے ابتداء کرتے حتیٰ کہ سورۃ النساء اور سورۃ أُل عمرن بھی پڑھ جاتے تھے۔“

اس حدیث میں طول قیام کا ذکر موجود ہے۔ جبکہ مذکورہ مختصر حدیث میں طول قیام کی طرف اشارہ موجود تھا اور وہ اشارہ لفظ ”قام“ ہے اور قیام کے لیے بنی ملائیم کا مساوک کے ساتھ اہتمام کرنا بھی اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ آپ لمبا قیام کرتے تھے۔

۲..... امام بخاری رضي الله عنه عموم اضافت کے ساتھ احکام مرتبط کرتے ہیں۔

**مثال:** ..... ”باب إذا فاته العيد يصلى ركعتين وكذلك النساء ومن كان في البيوت والقرى.“

امام بخاری رضي الله عنه نے اس باب میں ایک حدیث یہ درج کی ہے: ”هذا عيدنا أهل الإسلام“ ① ”يَهُمْ أَهْلُ إِسْلَامٍ كَيْ عِيدٌ هُوَ“ اور ایک روایت میں ہے: ”فِإِنَّهَا أَيَّامٌ

① بخاری، کتاب التہجد، باب طول القيام في صلاة الليل، ح ۱۱۳۶.

② حافظ ابن حجر رحمۃ الباری (۲۷۵/۲) میں فرماتے ہیں: میں سمجھتا ہوں کہ یہ حدیث اس طرح نہیں ہے

عید” ① ”یقیناً یہ عید کے دن ہیں۔“

نبی ﷺ نے اپنے پہلے فرمان میں عید کی اہل اسلام کی طرف اضافت کی ہے چنانچہ امام بخاری رضی اللہ عنہ کے اس اضافت کے عموم سے استنباط کرتے ہوئے عورتوں، بستی والوں اور گھروں میں موجود معدود افراد کو بھی اس عموم میں شامل کیا ہے۔ چنانچہ امام صاحب نے عورتوں، بستی والوں اور گھروں میں موجود معدود و مریض افراد سب کے لیے عید کی مشروعیت کو ثابت کیا ہے۔ ②

..... امام بخاری رضی اللہ عنہ عموم الفاظ کے ساتھ کسی معاملے کے جواز پر استدلال کرتے ہیں۔  
**مثال:** ..... ”باب بيع المدببر“ امام بخاری رضی اللہ عنہ اس باب میں دو احادیث درج کرتے ہیں ایک حضرت زید بن خالد رضی اللہ عنہ سے اور دوسری حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے دونوں صحابیوں نے اللہ کے رسول ﷺ سے ناجب آپ ﷺ سے ایسی لونڈی کے معاملے میں دریافت کیا گیا جو زنا کا ارتکاب کرتی ہے اور پاکیزگی اختیار نہیں کرتی تو امام صاحب حدیث کے یہ الفاظ درج کرتے ہیں:

”ثم إن زنت فليجعلها الحد ثم بيعوها بعد الثالثة والرابعة“ ③  
 ”پھر اگر وہ زنا کا ارتکاب کرے تو اس پر حد قائم کرے، بعد ازاں اگر وہ تیسرا اور چوتھی بار بھی یہی حرکت کرے تو اسے فروخت کر ڈالو۔“

..... ہے، حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی حدیث کے شروع میں دو گانے والیوں کا واقعہ ہے۔ یہ روایت درج ذیل الفاظ کے ساتھ پہلے گزر چکی ہے۔ ”ان لکل قوم عیداً وهذا عيدهنا“ (ہر قوم کی عید ہوتی ہے اور یہ ہماری عید ہے) اس کا باقی حصہ عتبہ بن عامر سے مرفوع مروی ہے: ”ایام منی عیدنا اہل الاسلام“ (منی کے دن ہم اہل اسلام کی عید ہے) حافظ ابن حجر نے اس حدیث کو تغليق التعليق (۳۸۵/۱) میں صحیح کہا ہے۔ یعنی ابی الودا وہ (۲۳۱۹) میں ہے۔

① بخاری، رقم: ۹۸۷۔

② فتح الباری ۲/۴۷۵۔

③ رقم: ۲۲۳۴۔

یہاں امام بخاری رض نے ”آمۃ“ کے عموم لفظ سے مد بر غلام <sup>۱</sup> کی خرید و فروخت کے جواز پر استدلال کیا ہے کیونکہ یہ لفظ مد برہ لونڈی اور دیگر لونڈیوں سب کو محیط ہے۔ <sup>۲</sup>

■..... امام بخاری رض حدیث الباب سے مسئلے کو ثابت کرنے کے ساتھ ساتھ ایک ایسا مقدمہ شامل کر دیتے ہیں جو باب سے تو خارج ہوتا ہے مگر مجہدین کے نزد یک تسلیم شدہ ہوتا ہے۔

**مثال:** ..... ”باب ما يستخرج من البحر“ امام بخاری رض نے اس باب میں اس بات کو ثابت کیا ہے کہ جو چیز سمندر سے نکلتی ہے اس پر زکوہ کا پانچواں حصہ نہیں ہوگا؟ علاوہ ازیں اس باب میں امام بخاری رض نے صحابہ اور تابعین کے آثار بھی قلمبند کیے ہیں۔ بعد ازاں اس باب میں ”قصة المستسلف“ یعنی قرض مانگنے والے کے قصے سے متعلقہ سیدنا ابو ہریرہ رض کی حدیث بھی درج کی ہے جس میں ہے کہ ”قرض خواہ نے سمندر سے لکڑی کو جلانے کی غرض سے پکڑا اور گھر لے آیا مگر جب اسے چیرا تو اس میں اشرفیاں تھیں۔“ <sup>۳</sup>

مذکورہ حدیث کا ظاہر اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جو چیز سمندر سے نکالی جاتی ہے اس پر خمس (پانچواں حصہ) نہیں ہوگا لیکن جب اس کے ساتھ یہ مقدمہ شامل کیا جائے گا تو صحیح ہوگا، حالانکہ وہ مقدمہ خارج از باب ہوتا ہے۔

ہم سے پہلے کی شریعت بھی ہمارے لیے شریعت کا درجہ رکھتی ہے جب تک ہمارے شارع علیہ السلام اس کی مشروعيت کا انکار نہ کر دیں۔ <sup>۴</sup>

■..... امام بخاری رض کبھی کبھی بکھار باب میں درج شدہ متعدد احادیث سے ترجمہ

۱ مد بر اس غلام کو کہتے ہیں جس کی آزادی کو آقا کی موت سے متعلق کر دیا جائے یعنی مالک اپنے غلام سے یہ کہہ کر میرے مرنے کے بعد تو آزاد ہے۔ (شرح)

۲ فتح الباری : ۴/۴۲۳۔

۳ رقم الحديث : ۱۴۹۸۔

۴ فتح الباری ، ۳/۳۶۳۔

الباب کے حکم کو متنبیط کرتے ہیں۔

**مثال:** ..... ”باب هل علی من لم يشهد الجمعة غسل من النساء والصبيان وغيرهم؟“ امام بخاری رض نے اس باب میں حضرت عبد اللہ بن عمر رض کا یہ اثر درج کیا ہے: ”إنما الغسل على من تجب عليه الجمعة“ یعنی جس پر جمعہ واجب ہے اس پر غسل جمعہ واجب ہوتا ہے اور پھر اس باب کے اوپر میں حضرت عمر بن خطاب رض کی اس حدیث کو نقل کرتے ہیں: ”لا تمنعوا اماء الله مساجد الله“ ۱ ”اللہ کی باندیوں (عورتوں) کو اللہ کے گھروں (مساجد) میں جانے سے مت روکو۔“

یہ حدیث ظاہری طور پر اس مسئلہ سے متعلق نہیں ہے جس پر ترجمۃ الباب قائم کیا گیا ہے مگر جب حضرت عمر بن خطاب رض کی اس حدیث کو اس سے ماقبل حدیث یعنی ”اذنوا للنساء بالليل إلى المساجد“ ”رات کے وقت عورتوں کو مساجد کی طرف جانے کی اجازت دے دیا کرو“ سے جمع کیا جائے گا تو حضرت عمر بن خطاب رض کی حدیث کا مطلق حکم اس سے ماقبل کی حدیث کے مقید حکم پر محول کیا جائے گا یعنی نہیں کو اس طرف پھیرا جائے گا کہ عورتوں کو دن کے وقت اجازت نہیں ہوگی۔ لہذا امام بخاری رض نے اس سے یہ بات ثابت کی ہے کہ عورتوں پر جمع فرض نہیں ہے ۲ چنانچہ جب اس حکم کو حضرت عبد اللہ بن عمر رض کے مذکورہ اثر سے جمع کریں گے تو یہ مسئلہ مترشح ہو گا کہ عورتوں پر غسلِ جمعہ بھی فرض واجب نہیں ہے۔

**دوسری مثال:** ..... ”باب الصدقة قبل العيد“ امام بخاری رض نے اس باب کے تحت سیدنا ابو سعید خدری رض کی یہ حدیث درج کی ہے:

۱ رقم: ۹۰۰.

۲ عورتوں پر اگرچہ جمع فرض نہیں تاہم اگر وہ خطبہ جمعہ سے مستقید ہوں اور نماز جمعہ ادا کریں تو ان کے لیے باعث خیر و برکت ہے۔ جیسا کہ صحابیات رض نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتداء میں جمعہ ادا کرنی تھیں۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مستورات کا دن کے وقت میں بھی نماز میں جانا جائز ہے۔ (شرح)

”كنا نخرج صدقة الفطر في عهد النبي ﷺ يوم الفطر صاعا من طعام.“ ①

”بهم نبی ﷺ کے عہد میں عید الفطر والے دن کھانے کا ایک صاع بطور صدقہ فطر ادا کرتے تھے۔“

یہ حدیث ظاہری طور پر ترجمۃ الباب سے کوئی مناسبت نہیں رکھتی مگر جب اس حدیث کو اس سے پہلے والی حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی اس حدیث سے ملائیں گے کہ ”نبی ﷺ کی نماز عید سے جانے سے پہلے زکاۃ فطر ادا کرنے کا حکم دیا ہے“ تو اس کا باب کے ساتھ تعلق واضح ہو جائے گا۔ وہ اس لیے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث ظاہری طور پر اس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ صدقہ فطر کو نماز عید سے قبل ادا کر دیا جائے اور یہ بھی معلوم ہونا چاہیے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم آپ کے حکم کی مخالفت نہیں کرتے تو معلوم ہوا کہ حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کی حدیث کے ان الفاظ ”كنا نخرج صدقة“ کا معنی و مفہوم یہ ہو گا کہ ہم عید سے قبل صدقہ ادا کر دیا کرتے تھے۔ حقیقت یہ ہے کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے یہ باب قائم کر کے ایک اصولی مسئلے کی طرف اشارہ کیا ہے اور وہ یہ ہے کہ مطلق کو مقید پر محمول کیا جا سکتا ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس کا تعلق ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ کے الفاظ یوم الفطر سے ہے، کیونکہ اہل لغت کے نزدیک درحقیقت فطر سے مراد ابتداء ہے، اسی کی نشاندہی علامہ عینی رضی اللہ عنہ نے کی ہے۔ ②

..... امام بخاری رضی اللہ عنہ دلالۃ الانص، عبارۃ الانص، اشارۃ الانص، اقتضاء الانص اور عموم الانص جیسی اصولی اصطلاحات سے بھی مسائل کا استنباط کرتے ہیں۔ علاوہ ازیں کبھی بکھار ایک نظیر کو دوسری نظیر پر محمول کر کے بھی مسائل متنبیط کرتے ہیں جیسے قیاس علت اور قیاس

① رقم: ۱۵۱۰.

② عمدة القاري ۷/ ۳۷۵.

دلالت ہیں مگر امام بخاری رض نے تو قیاس الطرد، قیاس الشبه اور احسان کے قائل ہیں اور نہ ان اصطلاحات سے مسائل کا استنباط ہی کرتے ہیں۔

**دلالة النص كى مثال:** ..... ”باب الاستماع فى الخطبة“ امام بخارى رض نے اس باب میں اس بات کا تذکرہ کیا ہے کہ جمعہ والے دن مساجد کے دروازوں پر فرشتے کھڑے ہوتے ہیں اور وہ مسجدوں میں داخل ہونے والوں کے نام لکھتے ہیں۔ اس بارے میں حضرت ابو ہریرہ رض کی حدیث درج کرتے ہیں جس میں یہ الفاظ بھی ہیں: ”إِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ طَوَّا الصَّحْفَ وَيَسْتَمِعُونَ إِلَيْهِ“ ”جب امام (خطیب) منبر پر بیٹھ جاتا ہے تو وہ اپنے صحائف کو لپیٹ دیتے ہیں (یعنی نام لکھنا بند کر دیتے ہیں) اور ذکر الہی کو غور سے سنتے ہیں۔ امام بخاری رض اس حدیث کو نقل کر کے اس بات کا ثبوت فراہم کرتے ہیں کہ جب فرشتے ذکر الہی کو سنتے ہیں تو خطبہ جمعہ بالاولی سنتے ہوں گے۔

**قياس العلة كى مثال:** ..... ”باب فضل صلاة الفجر فى جماعة“ امام بخاری رض نے اس باب میں اس حدیث کا تذکرہ کیا ہے کہ جو شخص نماز کا انتظار کرتا ہے حتیٰ کہ اس کو ادا کر لیتا ہے وہ اُس شخص سے زیادہ فضیلت والا ہے جو نماز عشاء ادا کر کے سویا رہتا ہے۔ ①

یہ حدیث نماز عشاء کو جماعت کے ساتھ ادا کرنے پر تو واضح طور پر دلالت کرتی ہے مگر نماز فجر کو جماعت کے ساتھ ادا کرنے کی فضیلت کا استنباط امام بخاری نے قیاس علت کے ذریعے کیا ہے وہ اس طرح کہ جب حدیث سے یہ ثبوت ملتا ہے کہ نماز عشاء کو جماعت کے ساتھ ادا کرنے کے لیے انتظار ایک مشقت طلب امر ہے تو اس سے یہ بات بھی ثابت ہوتی ہے کہ نماز فجر کو جماعت کے ساتھ ادا کرنے کے لیے زیادہ مشقت اٹھانی پڑتی ہے لہذا اس کا

① بخاری: ۶۵۱۔

اجر بھی زیادہ و افر مقدار میں ہوگا۔

۱۹..... امام بخاری رضی اللہ عنہ مطلقات (مطلق دلائل) سے اسی طرح تمکن کرتے ہیں جس طرح دیگر مجتہدین عمومات (عمومی دلائل) سے تمکن کرتے ہیں۔ ①

۲۰..... امام بخاری رضی اللہ عنہ آیات کو کسی حدیث کے شواہد و متابعات اور اسی طرح احادیث کو کسی آیت کے شواہد و متابعات کے طور پر بہت زیادہ نقل کرتے ہیں۔ امام صاحب کا یہ اسلوب کسی فقیہ کے اس قول کے موافق نظر آتا ہے کہ ”اس عام سے خصوص مراد ہے اور اس خاص سے عموم مراد ہے اور اس طرح کے دیگر امور۔“ ②

یہ اسلوب امام صاحب کے تراجم کے حوالے سے مشکل ترین اسالیب میں سے ہے اور اس کا ادراک وہی شخص کر سکتا ہے جو بھرپور فہم و فراست اور کامل دلجمی کا حامل ہوتا ہے۔ قلوب واذہان کو صیقل کرنے کے لیے امام صاحب یہی اسلوب اپناتے ہیں۔ ایسا اس موقع پر کرتے ہیں جہاں وہ حدیث مفسر کی وضاحت کرتے ہیں پہلے یا بعد میں، وہ اس کی طرف اشارہ کر دیتے ہیں۔

۲۱..... امام بخاری رضی اللہ عنہ ایسے لفظ کے ساتھ بھی ترجمۃ الباب قائم کر دیتے ہیں جس میں ایک سے زیادہ معانی کا اختیال ہوتا ہے، پھر امام صاحب اس بات میں حدیث کی دلیل کر کے دو اختیارات میں سے ایک کا تعین کر دیتے ہیں اور یہ کبھی یہ صورت حال ہوتی ہے کہ حدیث میں اجمال ہوتا ہے تو امام صاحب ترجمۃ الباب میں اس حدیث کے اجمال کی تعین کر دیتے ہیں، گویا امام بخاری رضی اللہ عنہ یہ اسلوب اپنا کر اس بات کو واضح کرنا چاہتے ہیں کہ ترجمۃ الباب حدیث کی تفسیر ہے۔

۲۲..... امام بخاری رضی اللہ عنہ بغرض استدلال حدیث کے الفاظ سے ترجمۃ الباب قائم

۱ اس منیج پر حافظ ابن حجر نے فتح الباری (۳۱۳/۳) میں دلائل پیش کیے ہیں۔

۲ شرح تراجم ابواب البخاری للدهلوی ، ص : ۵ ۔

کر دیتے ہیں اور بسا اوقات ترجمة الباب کو حدیث کی شرح کے طور پر نقل کرتے ہیں تاکہ ساتھ ساتھ حدیث میں موجود اجمال کی بھی وضاحت ہو سکے۔ مثال کے طور پر اگر کسی حدیث میں اطلاق ہو (یعنی وہ مطلق ہو) اور دیگر احادیث سے اس کی تقدیم کا ثبوت مل رہا ہو تو امام بخاری رض ترجمة الباب کو مقید نقل کریں گے۔ حدیث سے اس پر استدلال نہیں کریں گے بلکہ مقصد یہ ہوتا ہے کہ اس بات کی وضاحت کی جائے کہ جمل حدیث درحقیقت مقید ہے تو اس طرح ترجمة الباب حدیث الباب کی شرح بن جاتا ہے۔

۲..... امام بخاری رض ترجمة الباب کے بعد اکثر طور پر ایسے آثار کا ذکر بھی کر دیتے ہیں جن کا باب سے معمولی نوعیت کا تعلق ہوتا ہے۔ اکثر شارحین ان آثار کو ترجمة الباب میں مذکور کسی خاص مقصد کے دلائل کے طور پر متصور کر لیتے ہیں پھر ان کے ذریعے سے ترجمة الباب پر صحت استدلال کی خاطر تکلفات سے کام لیتے ہیں اور اگر اسی اثناء میں وہ شارحین استدلال کے انداز کو سمجھنے سے عاجز آ جائیں تو اس کو امام بخاری پر بطور اعتراض پیش کر دیتے ہیں حالانکہ حقیقت میں خود ان پر یہ اعتراض پیش ہوتا ہے کہ وہ امام بخاری رض کی غرض و غایت کو سمجھ ہی نہ سکے اور بعض اوقات یہ بھی ہوتا ہے کہ شارحین ترجمة الbab کی گہرائی میں جائے بغیر اس کے ظاہری معنی و مفہوم پر ہی اکتفاء کر لیتے ہیں اور اگر حدیث ترجمة الbab کے موافق نہیں ہوتی تو وہ اس چیز کو بھی امام بخاری رض پر بطور اعتراض پیش کر دیتے ہیں جب کہ حقیقت اس کے برعکس ہوتی ہے۔ امام بخاری رض جس حدیث کو بھی نقل کرتے ہیں وہ قطعی طور پر ترجمة الbab سے موافق رکھتی ہے اور بسا اوقات یہ بھی مشکل پیش آتی ہے کہ شارحین ترجمة الbab کے معنی و مقصود کو سمجھنے نہیں پاتے لیکن جب حدیث کی گہری تطبیق کی جاتی ہے تو وہی معنی و مقصود ممکن الحصول ہو جاتا ہے، چنانچہ شارحین کی نظر وہ سے جب اکثر معانی و مفہوم اجھل ہوتے ہیں تو وہ اس کو بنیاد بنا کر امام بخاری رض پر اعتراض کرنا شروع کر دیتے

ہیں۔ یہ السندی چنانچہ کا کلام ہے۔ ①

..... امام بخاری چنانچہ اکثر طور پر عبارت کو بعینہ ویسے ہی نقل کر دیتے ہیں جیسے انہوں نے ساعت کی ہوتی ہے تاکہ مطلوبہ دلالت کے مقام و موضع کا احاطہ ہو سکے حالانکہ باقی عبارت کا کوئی خاص مقصد نہیں ہوتا۔ یہی اسلوب امام مالک بن انس سے بھی منقول ہے۔

..... جب حدیث میں قرآن کریم کے الفاظ میں سے کوئی لفظ آ جاتا ہے تو امام بخاری چنانچہ افادہ عام کے لیے اس کی تفسیر کر دیتے ہیں اور اس اسلوب پر وہ بہت ہی حریص نظر آتے ہیں۔ ②

..... امام بخاری چنانچہ نے اپنی جامع صحیح میں ہرفن کے بارے میں ائمہ فن سے معلومات اخذ کی ہیں غریب الفاظ کی لغوی تفسیر کے بارے میں ابو عبیدہ، نظر بن شمیل اور فراء جیسے آئمہ لغت سے اخذ کیا ہے۔ قرآن کی تفسیر کے متعلق عبد اللہ بن عباس رض، مجاهد اور دیگر صحابہ و تابعین سے اخذ کیا ہے، فتحی مباحث کے بارے میں غالب طور پر امام شافعی، ابو عبید اور امام حمیدی سے نقل کیا ہے۔ علم کلام سے متعلقہ مسائل کے بارے میں اکثر طور پر امام کراہی اور ابن حکیم سے اخذ کیا ہے اور سیر و مغاری کے متعلقہ معلومات میں موسیٰ بن عقبہ اور محمد بن اسحاق پر اعتماد کیا ہے۔

..... امام بخاری چنانچہ اپنی جامع صحیح کی کتب میں ہر کتاب کے خاتمے پر اختتامی کلمات کا لحاظ اور رعایت رکھتے ہیں یعنی ایسی روایت نقل کرتے ہیں جو اختتام پر دلالت کرتی ہو جیسا کہ انہوں نے شروع کتاب میں افتتاحی کلمات کی رعایت رکھی ہے اس کی مثال

① یہ امام ابو الحسن نور الدین محمد بن عبد البادی السندی ہیں۔ یہ حاشیہ صحیح البخاری: ۱/۵ پر ہے۔

② فتح الباری: ۳/۱۹۶، ۲۲۲، ۲۲۳، ۳۶۶/۸، ۶۲۳

”بداء الوحي“ ہے۔ ①

..... امام بخاری رضی اللہ عنہ اپنی جامع صحیح کی ہر کتاب کو قائم کرتے ہوئے اس بات کا لحاظ ضرور رکھتے ہیں کہ اس کا اپنی ماقبل کتاب سے کوئی نہ کوئی مناسبت ضرور ہو۔ اسی طرح ہر باب قائم کرتے ہوئے بھی وہ اس بات کا لحاظ ضرور رکھتے ہیں کہ اس کا بھی اپنے ماقبل باب سے کوئی نہ کوئی تعلق و نسبت ضرور ہوتی ہے اور اس اسلوب کی معرفت صحیح بخاری میں مکمل غور و فکر اور اس کے بھرپور باریک بینی سے مطالعے کے بعد حاصل ہوتی ہے۔



❶ فتح الباری / ۱۳ / ۵۴۲ ، المتواری علی تراجم ابواب البخاری ، التنبیح فی حدیث التسبیح لابن ناصر الدین الدمشقی ، ص : ۱۳۵ .

## صحیح بخاری میں کتب اور ابواب کی ترتیب مناسبت

حافظ ابن حجر عسقلانی نے ”فتح الباری“ کے مقدمہ ”هدی الساری“ میں ایک ایسی فصل قائم کی ہے جس میں انہوں نے اپنے استاد شیخ الاسلام ① بلقینی رضی اللہ عنہ کے اس کلام کو اختصار و تلخیص کے ساتھ نقل کیا ہے جو انہوں نے صحیح بخاری کی کتب اور ابواب کی ترتیب مناسبت کے متعلق فرمائی ہے۔ ② اس کی ترتیب کی مطابقت و مناسبت کے بارے میں امام

۱ سراج الدین بلقینی حافظ ابن حجر کی بہت ہی پیاری شخصیت اور ان کے مقدم استاد ہیں۔ وہ ان کے بارے میں المجمع المؤسس للمعجم المفهرس (۲/۲۹۴) میں لکھتے ہیں: عمر بن ارسلان بلقینی نے قاہرہ میں سکونت اختیار کی، وہ شیخ الاسلام، عظیم شخصیت، انسانیت کے مفتی اور دین کے چڑھڑ ہیں۔ پھر انہوں نے ان کی مغربی مصر کی ایک بستی بلقین سے آمد، حصول علم، سرعت فہم اور ذہانت کا تذکرہ کیا ہے۔ ان کے علم، تدریس اور قضاء و افتاء کے متعلق کچھ گفتگو کرنے کے بعد انہوں نے کہا: وہ فتحی ابواب کی مناسب کو ایک کتاب پچ کے انداز سے مرتب کرتے، وہ انہیں ملاحظات اور شواہد کے ساتھ سامع کی ضرورت کے مطابق مزین کرتے، وہ اپنے موقف کی تمام فروع کو پیش کر دیتے۔ حافظ ابن حجر نے یہ بھی کہا ہے کہ انہوں نے صحیح بخاری کی شرح کا آغاز کرتے ہوئے دو جلدیں تحریر کیں، وہ کتاب الایمان میں پہنچتے، انہوں نے اس میں بہت طوال اختیار کی، اگر انہیں اس کی تحریک نصیب ہو جاتی تو اس شرح کی دو سو جلدیں بن جاتیں۔ ان میں قوت حفظ اور ذہانت اس قدر زیادہ تھی کہ کسی میں دیکھنی نہیں گئی۔ میں ایک عرصہ تک شیخ سے نسلک رہا ہوں اور ان پر حدیث کے کئی اجزاء پڑھے ہیں اور بہت سی اشیاء کی سماعت کی ہے۔ میں ان کے فتحی دروس میں بھی حاضر ہوا ہوں۔ حافظ ابن حجر نے لکھا ہے کہ ان کی وفات ۸۰۵ھ کو ہوئی تھی۔ رحمہ اللہ تعالیٰ

۲ پہچھے اس کا اشارہ کیا ہے کہ بلقینی نے صحیح بخاری پر ایک شرح لکھی جو وہ مکمل نہ کر سکے، اسی طرح حافظ ابن حجر کا یہ بیان بھی ذکر ہو چکا ہے کہ امام بلقینی مناسبات کے فن کا بہت لحاظ رکھتے۔ ابن حجر نے المجمع ۴۷

بلقینی کے نظم پر میں نے غور و فکر کیا۔ میں چاہتا ہوں کہ اس تعلیق میں یہ سب کچھ بیان کر دوں تاکہ اس صحیح بخاری کے مطالعہ کا ارادہ رکھنے والا شخص اس سے مستفید ہو سکے لہذا میں اس کا تذکرہ کرتا ہوں۔

حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ امام بلقینی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا ہے:

”امام بخاری نے اپنی جامع کا آغاز ”کیف بدء الوحی“ کے الفاظ سے کیا ہے اور کتاب ”بدء الوحی“ کے الفاظ سے گریز کیا ہے کیونکہ ”بدء الوحی“ اس حصے کا ایک جز ہے جس پر وحی مشتمل ہے۔“

حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے:

”میرے لیے یہ بات اظہر من الشیمس ہے کہ امام بخاری نے ”بدء الوحی“ کو ایک باب کی حیثیت سے ظاہر کیا ہے کیونکہ اس کے بعد جتنے بھی ابواب مرقوم ہیں وہ سب اسی سے منقسم ہوئے ہیں اور یہ کسی سے بھی منقسم نہیں ہوا۔ لہذا اس اعتبار سے یہ ”أم الأبواب“ کی حیثیت رکھتا ہے۔“

امام بلقینی رحمۃ اللہ علیہ نے مزید فرمایا ہے:

”امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے اس باب کو اس لیے سرفہrst رکھا ہے کیونکہ یہ تمام خیرات کا سرچشمہ ہے۔ شرائع کا قیام، پیغامات کی آمد، ایمان اور علوم کی معرفت اسی کی بدولت ممکن ہوئی ہے، پہلی چیز جو نبی ﷺ کی طرف بھیجی گئی وہ وحی ہے جو ایمان کا تقاضا ہے یعنی قراءت، ربویت اور تخلیق انسان کا ہونا ایمان کے

⇒ المؤسس (۳۰۸/۲) میں ان کے حالات زندگی کے آخر میں فقہی مطابقت کا ذکر کیا ہے۔ انہوں نے فرمایا: فقہی ابواب کو جس ترتیب سے شیخ نے بیان کیا ہے ان میں مطابقت پائی جاتی ہے۔ ہم نے ان ابواب کو ان سے کئی بار سنا ہے، افادہ عام کے لیے میں نے یہاں ان کا خلاصہ بیان کر دیا ہے۔ پھر ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ نے ان ابواب کا تذکرہ کیا ہے وہ صحیح بخاری کی ترتیب میں مطابقت کے بارے میں جو انہوں نے ذکر کیا ہے وہ اس کا ایک نمونہ ہیں۔

لیے ضروری ہے۔ اس لیے اس کے بعد امام بخاری نے کتاب الایمان اور کتاب العلم کو درج کیا ہے جو نکہ ایمان علوم میں سے افضل ترین علم ہے البتہ امام صاحب نے اس کے بعد ”کتاب العلم“ کو نقل کیا ہے۔ حصول علم کے بعد اس پر عمل ہوتا ہے۔ بدین اعمال میں سے افضل ترین عمل نماز ہے اور نماز کا قیام، طہارت کے بغیر ناممکن ہے چنانچہ امام صاحب نے ”کتاب الطھارۃ“ کا عنوان قائم کیا ہے جس میں انہوں نے طہارت کی انواع و اجناس کے ساتھ ساتھ مردوں اور عورتوں کے مشترکہ مسائل طہارت اور عورتوں کے مخصوص مسائل طہارت کا ذکر کیا ہے، اسی طرح جو شخص پانی اور مٹی نہیں پاسکتا تو وہ کیا کرے؟ وغیرہ مسائل بھی اس میں موجود ہیں۔

اس کے بعد ”کتاب الصلوٰۃ“ کو قائم کیا ہے اور اس میں نماز کی اقسام و انواع کو بیان کیا ہے۔

اس کے بعد امام صاحب نے ”کتاب الزکاۃ“ کو اس ترتیب پر قائم کیا ہے جو اس حدیث میں موجود ہے ”بُنِیَ الْإِسْلَامِ عَلَى خَمْسٍ“ ”کتاب الصوم“ اور ”کتاب الحج“ کے بارے میں نہیں میں اختلاف ہے کہ ان دونوں میں سے پہلی کون سی ہے البتہ نہیں کے اختلاف کی وجہ سے احادیث کی روایت میں بھی اختلاف موجود ہے۔

کتاب الحج کی بجائے امام صاحب نے ”کتاب المنسک“ قائم کی ہے تاکہ اس میں حج اور عمرہ اور ان دونوں کے مسائل کا احاطہ ہو سکے۔ اکثر یہ ہوتا ہے کہ جو شخص زیارت بیت اللہ کی سعادت حاصل کرنے جاتا ہے وہ مدینہ منورہ کے سفر کو بھی مدنظر رکھتا ہے اس لیے امام صاحب نے زیارت نبی ﷺ اور حرم مدینہ سے متعلقہ معلومات کو بھی ذکر کیا ہے۔“

حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں:

”میرے لیے یہ حقیقت روزِ روشن کی طرح واضح ہے کہ امام بخاری رض کے بارے میں کہا گیا ہے کہ انہوں نے زکوٰۃ کے بعد حج کی کتاب کو قائم کیا ہے وہ اس لیے کہ اعمال کبھی صرف بدنبال ہوتے ہیں، کبھی محض مالی ہوتے ہیں اور کبھی بدنبال اور مالی دونوں قسم کے ہوتے ہیں چنانچہ اسی ترتیب سے امام صاحب نے اپنی جامع میں پہلے کتاب الصلوٰۃ، پھر کتاب الزکوٰۃ اور پھر کتاب الحج کو مرتب کیا ہے، اس پر مستزاد یہ کہ عبد اللہ بن عمر رض کی حدیث میں صایم کو پانچویں رکنِ اسلام سے تعبیر کیا گیا ہے۔

اس حدیث میں ”صوم رمضان“، کو ”حج بیت اللہ“ کے بعد ذکر کیا گیا ہے اور اس کو مؤخر اس لیے رکھا گیا ہے کہ روزے کے معنی ”تروک“ ہیں یعنی اشیاء خور دنوں کو صبح سے لے کر شام تک چھوڑے رکھنا ہے، ترک کرنا اگرچہ ایک عمل ہے مگر یہ جد و بدن کے بجائے نفسانی عمل ہے، اسی وجہ سے اس کو مؤخر ذکر کیا گیا ہے۔ اگر امام بخاری رض اس ترتیب کو ملحوظ خاطر رکھتے جو ابن عمر سے مردی ایک دوسری روایت میں مذکور ہے تو وہ ضرور صایم کو حج پر مقدم کرتا ہے کیونکہ ابن عمر رض نے اس شخص کی روایت کو نہیں مانا جو ان سے روایت کرتے ہوئے حج کو صایم پر مقدم کرتا ہے تو یہ بات دلالت کرتی ہے کہ راوی نے ابن عمر رض سے روایت بالمعنی کا سہارا لیا ہے اور اس تک ابن عمر رض کی منوعیت والی بات نہیں پہنچ سکی۔ ”والله عالم“

امام بلقینی رض کہتے ہیں:

”صحیح بخاری کے مذکورہ سب تراجم بندے کے اپنے خالق سے متعلقہ معاملات پر دلالت کرتے ہیں۔ خالق کے بندے کا مخلوق سے معاملات و مسائل کا درجہ آتا ہے چنانچہ امام بخاری رض نے ”کتاب الیسوع“ کو منعقد کیا ہے اور اس میں اشیاء کی بیواع پر بحث کی ہے۔ پھر مخصوص جہت کے اعتبار سے قرض کی بیع

کا تذکرہ کیا ہے، اس سے مراد بیع سلم ہے، امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اس بات کا بھی اظہار کیا ہے کہ کبھی بیع جبری طور پر بھی ہوتی ہے اس ضمن میں شفعہ کو بطور جبری بیع کے نقل کیا ہے۔“

جب امام صاحب نے بیوع کی مختلف اقسام یعنی عین، اختیاری قرض اور جبری بیع پر بحث مکمل کی تو یہ بات سامنے آئی کہ ربع میں فریقین میں سے کسی ایک کو دوسرے سے دھوکے کا امکان بھی ہوتا ہے، کبھی یہ دھوکا عقد بیع کے وقت یا کبھی مجلس عقد کے وقت ہوتا ہے اسی طرح اس بات کا بھی امکان ہوتا ہے کہ دو ہرے قرض پر مشتمل بیع میں اسی مجلس میں نہ تو قبضہ کی شرط واجب کی جاتی ہے اور نہ دونوں قرضوں میں سے کسی ایک قرض کی تعین کی جاتی ہے تو اس چیز کو ”حوالہ“ سے تعبیر کیا جاتا ہے چنانچہ امام صاحب نے ”کتاب الحوالۃ“ کو قائم کیا ہے۔

حوالہ میں قرض کا ایک ذمہ سے دوسرے ذمہ کی طرف انتقال ہوتا ہے چنانچہ امام صاحب نے اس کے بعد وہ چیزوں کی ہے جو ایک ذمہ کو دوسرے ذمہ میں ضم کرنے یا ایسی چیز کے ساتھ ضم کرنے کا تقاضا کرتی ہے جس سے مال کے کسی حصے کی حفاظت ممکن ہو سکے اور اسی چیز کو وکالت و ضمان سے تعبیر کیا گیا ہے، ضمان کی مشروعیت مال کی حفاظت کی غرض سے ہوئی ہے چنانچہ امام صاحب نے ”کتاب الوکالة“ قائم کی ہے جس میں مال کی حفاظت سے متعلقہ معلومات درج ہیں۔

وکالت میں آدمی پر اعتماد کیا جاتا ہے چنانچہ اس کے بعد امام صاحب نے اللہ پر توکل سے متعلقہ چیزوں کا بیان کیا ہے اور اس ضمن میں ”کتاب الحرج والمزارعة“ کو قائم کیا ہے جس میں آباد زمینوں، بخربزمینوں، بیع کی بواٹی اور زمین کو پانی دینے سے متعلقہ تمام مسائل کا احاطہ کیا گیا ہے۔ ان مسائل میں اکثر طور پر نرمی واقع ہوتی ہے اس لیے امام بخاری رضی اللہ عنہ اس سے متصل ”کتاب الاستقراض“ قائم کر دی ہے، جس میں فضل و احسان اور نرمی کرنے کا تذکرہ موجود ہے، پھر غلاموں کے معاملات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے امام صاحب نے ایسے غلام کا بھی تذکرہ کیا ہے جو اپنے آقا کے مال کا امین و داعی ہوتا ہے

اور اس کے حکم کے خلاف ورزی نہیں کرتا، اس کا مقصد یہ بتانا ہے کہ غلاموں کے ساتھ کس قسم کا معاملہ کیا جائے۔

جب معاملات مکمل ہو گئے تو امام بخاری رضی اللہ عنہ کے نزدیک اُن میں تنازعات کا پایا جانا ناگزیر ہے لہذا انہوں نے الاشخاص، الملازمۃ اور الالتفاقات کا ذکر کیا ہے۔ شرعی امانت کو پورا کرنا التقاط ہے۔ اس کے بعد زیادتی کرنے والے ہاتھ کا ذکر ہے اور وہ ظلم و غصب ہے۔ اس کے بعد امام صاحب نے ایسی چیز کا تذکرہ کیا ہے کہ جس میں ظاہری غصب کا گمان تو ہوتا ہے مگر وہ حق شرعی ہوتا ہے چنانچہ بطور مثال امام صاحب نے ہمسائے کی دیوار میں لکڑی رکھنے، راستے میں شراب بہانے، راستوں پر بننے ہوئے تھڑوں اور گھر سے ملحقہ بیرونی صحن میں اور راستوں میں موجود کنوؤں کے پاس بیٹھنے اور دیگر مشترک حقوق کو بیان کیا ہے۔ اشتراک (مشترک چیز) میں نہی کا وقوع پذیر ہونا لازمی امر ہے چنانچہ امام صاحب نے ”النهی بغير إذن صاحبه“ سے ترجمۃ الباب قائم کیا ہے۔ بعد ازاں عام مشترک حقوق کا ذکر کیا ہے جن میں خاص قسم کا اشتراک ہوتا ہے چنانچہ امام صاحب نے ”كتاب الشركه وتفاريياعها“ کو قائم کیا ہے۔

جب یہ معاملات بھی پایہ تکمیل تک پہنچ گئے جو کہ مصالحِ خلق سے متعلقہ تھے تو امام صاحب نے معاملات کے مصالح سے متعلقہ مسائل کا ذکر کیا اور وہ رہن ہے۔

رہن گردن کی آزادی کی محتاج ہوتی ہے، یہ مرہن کی طرف سے جائز اور راہن کی طرف سے واجب ہوتی ہے۔ اس کے بعد امام صاحب نے ”عتق“ کا ذکر کیا ہے جو کہ گردن آزاد کرنے کا ہی دوسرا نام ہے ملکیت جس پر عتق ترتیب پاتی ہے وہ آقا کی طرف سے تو جائز ہوتی ہے مگر غلام کی طرف سے نہیں ہوتی۔ لہذا امام بخاری رضی اللہ عنہ نے تدبیر، ولاء، ام ولد، غلام سے حسن سلوک، غلاموں کے احکامات و مکاتبات جیسے متعلقات عتق کو بیان کیا ہے۔

کتابت، ایتاء (دینے) کی استدعا کرتی ہے جیسا کہ ارشادِ الہی ہے:

﴿وَأَتُوهُمْ مِّنْ مَّا إِلَّا اللَّهُ أَنْزَلَ لَكُمْ ط﴾ (النور : ۲۴ / ۳۳)

”اور ان کو اللہ کے مال سے دیا کرو جو اللہ نے تمھیں عطا کیا ہے۔“  
 چنانچہ امام صاحب نے اسی مناسبت سے اس کے بعد ”کتاب الہبة“ کو قائم کیا ہے  
 اور ساتھ ساتھ عمری<sup>۱</sup> اور رقبی<sup>۲</sup> کو بھی ذکر کر دیا ہے۔  
 گردن کی ملکیت کو بلا معاوضہ کسی کے اختیار میں دینے کا نام ”ہبة“ ہے چنانچہ امام  
 صاحب نے اس کے بعد منفعت کو بلا معاوضہ کسی کے اختیار میں دینے کا ذکر کیا اور اس کا  
 دوسرا نام ”عاریہ منیحة“ ہے۔

جب سابقہ وجوہات کی بنا پر ملکیت کے منتقل ہونے اور دیگر معاملات پایہ تکمیل کو پہنچے تو  
 ایسی صورتحال میں تعاون کا پیدا ہونا لازمی امر ہے تو اس وقت گواہی کی ضرورت پڑتی ہے  
 چنانچہ امام صاحب نے اس کے بعد ”کتاب الشهادات“ کو قائم کیا ہے اور کبھی دلائل میں  
 تعارض واقع ہوجاتا ہے تو اس وقت قرعہ کی ضرورت پیش آتی ہے تو امام صاحب نے  
 ”القرعة فی المشکلات“ کے نام سے ترجمۃ الباب قائم کر دیا ہے اور کبھی یہ تعارض صلح  
 کا مقابلہ ہوتا ہے اور بسا وقات صلح بغیر کسی تعارض کے وقوع پذیر ہوجاتی ہے تو امام صاحب  
 نے ”کتاب الصلح“ کو قائم کر دیا ہے۔ صلح صفائی میں شرط کا واقع ہونا بھی لازمی امر ہے

**۱** عمری ایک خاص نوعیت کا ہے۔ جب مسلمان اپنے بھائی سے کہے کہ جب تک آپ زندہ ہیں میں  
 آپ کو پناہ مکان، دکان، زمین یا باخڑ دیتا ہوں تو یہ عمری کہلاتا ہے۔ ”جب تک آپ زندہ ہیں“ سے واضح  
 ہوتا ہے کہ اس شخص کی وفات کے بعد اس چیز کی حیثیت وراثت کی نہیں ہوگی بلکہ مالک کو واپس ہوجائے  
 گی۔ (شرح)

**۲** ایک مسلمان اپنے بھائی سے یہ کہے کہ اگر میں آپ سے پہلے فوت ہو گیا تو میرا مکان، میری دکان، میرا  
 کارخانہ یا میرا باخڑ آپ کا ہو جائے گا۔ اس کے برعکس اگر آپ مجھ سے پہلے وفات پائے تو آپ کا مکان،  
 آپ کی دکان، آپ کا کارخانہ یا آپ کا باخڑ میرا ہو جائے گا یا یہ کہے کہ میری یہ چیز آپ کی زندگی تک آپ  
 کی ہے، اگر آپ مجھ سے پہلے فوت ہو گئے تو یہ چیز مجھے واپس ہو جائے گی، اور اگر میں پہلے فوت ہو گیا تو یہ  
 آپ کے پاس ہی رہے گی۔ رقبے سے رسول اللہ ﷺ نے منع کیا ہے۔ اگر کسی نے ایسا کیا تو اس پر  
 وراثت کے احکام لا گو ہوں گے۔ (مسند احمد ۵/۱۸۹، ابو داود، ح: ۳۵۶) (شرح)

چنانچہ اس کے بعد معاملات میں شرائط رکھنے کا ذکر کیا ہے۔ شرائط کا تعلق بھی زندگی سے ہوتا ہے تو بھی وفات کے بعد والے حالات سے ہوتا ہے لہذا امام صاحب نے ”كتاب الوصية والوقف“ کو قائم کر دیا ہے۔

جب خالق اور مخلوق سے متعلقہ مسائل و معاملات کا الگ الگ تذکرہ اختتام پذیر ہوا تو امام صاحب نے ان معاملات کی ابتداء کی جو خالق اور مخلوق کے مابین مشترک ہیں اور وہ اکتسابی نوعیت کے ہیں لہذا امام صاحب نے ”كتاب الجهاد“ کو قائم کیا ہے اعلاء کلمة اللہ، کفار کی ذلت و رسائی، ان کی عورتوں، ان کے بچوں، غلاموں اور مال غیرمت کا حصول جہاد و قتال کے ذریعے سے ہی ممکن ہوتا ہے تو امام صاحب نے اس کتاب کی ابتداء جہاد کی فضیلت سے کی ہے۔ اس کے بعد امام صاحب نے اس بات کو ذکر کیا ہے کہ مجاهد کا اپنے آپ کو مقتولین میں شمار کرنا جائز ہے لہذا امام صاحب نے ”باب التحنط عند القتال“ کو قائم کر دیا ہے۔ اس کے ساتھ ہی امام صاحب نے ”طليعة“ (یعنی ایسی جماعت جو دشمن کی سپاہ کی معلومات حاصل کر کے لاتی ہے) اس کا ذکر کیا ہے۔ امام صاحب نے حیوانوں اور ان کی خصوصیات کا ذکر کیا ہے جب کہ نبی ﷺ کی بغلة (خچر) اور نافقة (اوٹنی) کی خصوصیات وغیرہ ہیں۔

جہاد درحقیقت مردوں کے لیے ہے مگر کبھی عورتیں بھی ان کی پیروی میں جہاد کرتی ہیں لہذا امام صاحب نے ”احوال النساء في الجهاد“ سے ایک باب قائم کر دیا ہے۔ اس کے علاوہ انہوں نے جہاد سے متعلق دیگر امور کا تذکرہ کیا ہے، ان میں سے یہ بھی ہیں: آلات حرب اور ان کی کیفیت اور جنگ سے پہلے دعا۔ جہاد سے متعلقہ سب امور نبی ﷺ کی آفاقی بعثت کے آثار میں سے ہیں اس لیے امام صاحب نے ”دعاء النبى ﷺ الناس الإسلام“ سے ایک باب باندھا ہے۔

جہاد میں امام کا لوگوں سے حسب استطاعت عزم و ہمت کا رویہ اپنانا ہوتا ہے چنانچہ امام صاحب نے ”عزم الإمام على الناس فيما يطيقونه و توابع ذلك“ کے نام

سے باب قائم کیا ہے، اسی طرح جہاد میں استعانت اجرت کے ساتھ بھی ہوتی ہے اور اجرت کے بغیر بھی ہوتی ہے پس امام صاحب نے ”الجعائیل“ سے باب بندی کر دی ہے۔

جہاد میں امام کو امام القوم ہونا چاہیے اس لیے امام صاحب نے ”المبادرة عند الفزع“ سے ترجمة الباب قائم کیا ہے، مبادرت توکل کی نفی نہیں کرتی اور عرب و بد به کے حامل فرد کے لیے تو یہ بہت ضروری ہوتی ہے اس لیے امام صاحب نے ایسے شخص کی مبادرت کا تذکرہ کرنے کے ساتھ یہ بھی کہا ہے کہ اسباب کا استعمال بھی توکل میں قدر کا سبب نہیں ہوتا، اس لیے امام صاحب نے ”حمل الزاد فی الغزو“ سے ترجمة الباب قائم کیا ہے۔ پھر آپ نے سفر کے آداب کا ذکر کیا ہے۔ بسا اوقات جہاد سے واپس آئنے والوں کے پاس مال غنیمت بھی ہوتا ہے۔ چنانچہ امام صاحب نے ”باب فرض الخمس“ قائم کر دیا ہے۔

بعض اوقات غیر مسلم ذمیوں سے کفارہ جنگ و جدائ کے ذریعے اور بسا اوقات مصالحت کے ذریعے سے حاصل ہوتا ہے چنانچہ امام صاحب نے ”كتاب الجزية“ اور ”احوال أهل الذمة“ کا تذکرہ کیا ہے۔ بعد ازاں امام بخاری رضی اللہ عنہ نے ان ابواب کو ذکر کیا ہے جن کا تعلق، مowa دعت ایفائے عہد اور دھوکہ دہی سے اجتناب سے ہے۔ متذکرہ بالا تینوں قسم کے معاملات کا تعلق ”بدء الوحى“ سے تھا، ان معاملات کے بعد امام صاحب ”بدء الخلق“ سے ابتداء کی ہے۔

حافظ ابن حجر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

”میرے لیے جوبات ظاہر ہوئی ہے وہ یہ ہے کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے ”بدء الخلق“ کو ”كتاب الجهاد“ کے بعد اس لیے نقل کیا ہے کہ جہاد چونکہ جان کانے پر مشتمل ہوتا ہے چنانچہ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے اس بات کے ذکر کا ارادہ کیا کہ یہ سب مخلوقات قابل فنا ہیں اور ان میں سے کسی کو بھی خلود (ہمیشہ کی زندگی) حاصل نہیں ہے۔“

امام بلقیس کہتے ہیں:

”امام بخاری رض نے جنت اور جہنم کا تذکرہ اس لیے کیا ہے کہ یہ دونوں چیزیں مخلوق کا ملک کانا ہوں گی۔ ”صفة النار“ کے ضمن میں امام صاحب نے ابلیس اور اس کے لاو شکر کا تذکرہ کیا ہے کیونکہ یہ دونوں آتش جہنم کا ایندھن ہوں گے بعد ازاں جنات کا تذکرہ کیا ہے۔“

آدم عليه السلام کی تخلیق جانوروں کی تخلیق کے بعد ہوئی تھی اسی وجہ سے امام بخاری رض نے آدم عليه السلام کا تذکرہ بعد میں کیا ہے اور اسی طرح تمام انبیاء عليهم السلام کا تذکرہ اُسی ترتیب پر کیا ہے جس پر ہم اعتقاد رکھتے ہیں، ان انبیاء میں امام بخاری رض نے ذوالقرنین عليه السلام کو بھی شامل کیا ہے کیونکہ وہ ان کے نزدیک نبی ہیں اور ان کا تذکرہ حضرت ابراہیم عليه السلام سے پہلے کیا ہے کیونکہ وہ ابراہیم عليه السلام سے پہلے کے ہیں۔ حضرت ایوب عليه السلام اور حضرت یوسف عليه السلام کے درمیان آزمائش کی مناسبت کی وجہ سے حضرت ایوب عليه السلام کا تذکرہ امام بخاری رض نے حضرت یوسف عليه السلام کے بعد کیا ہے اور حضرت یونس عليه السلام کے قصے کے بعد اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کو نقل کیا ہے:

(وَسْأَلُوهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةً أَلْبَحْرُ۝)

(الاعراف: ۱۶۳/۷)

کیونکہ حضرت یونس عليه السلام کو مچھلی نے نگل لیا تھا، انہوں نے اس آزمائش پر صبر کا دامن پکڑتے رکھا چنانچہ آپ کو نجات مل گئی۔ اسی طرح اس آیت کریمہ میں ان لوگوں کا بھی تذکرہ ہے جنھیں مچھلیوں کی وجہ سے آزمایا گیا تھا تاہم ان لوگوں میں سے جس نے بھی صبر سے کام لیا اس نے نجات حاصل کی اور جس نے سرکشی کی اُسے عذاب سے دوچار ہونا پڑا۔

امام بخاری رض نے حضرت لقمان عليه السلام کا تذکرہ حضرت سلیمان عليه السلام کے بعد کیا ہے یا تو وہ ان کے نزدیک نبی ہیں یا پھر وہ حضرت داؤد عليه السلام کے جملہ پیر و کاروں میں سے ہیں علاوہ ازیں حضرت مریم کا بھی تذکرہ کیا ہے وہ اس لیے کہ ان کے نزدیک نبی ہیں۔ ① انبیاء کے ② بنی اسرائیل کے عجیب و غریب واقعات میں سے سیدہ مریم کا واقعہ بھی ہے۔ تاہم حضرت مریم کا نبی ہونا ۴۵۰

تذکرے کے بعد امام صاحب نے اُن عجیب و غریب واقعات کو نقل کیا ہے جو بنی اسرائیل کے زمانے میں وقوع پذیر ہوئے تھے۔

اس کے بعد امام بخاری رض نے امتِ مسلمہ کے فضائل و مناقب کے ساتھ ساتھ اُن لوگوں کا بھی تذکرہ کیا ہے جو انبیاء نہیں تھے چنانچہ امام صاحب نے قبیلہ قریش سے ابتداء کی ہے کیونکہ قرآن کریم کو ان کی زبان میں نازل کیا گیا۔ جب اسلام اور غفار قبیلوں کا ذکر ہوا تو امام صاحب نے سیدنا ابوذر غفاری رض کے اسلام کو بھی بیان کیا ہے کیونکہ یہ وہ خوش نصیب ہیں جنہوں نے غفار قبیلے میں سب سے پہلے اسلام قبول کیا تھا۔

اس کے بعد امام بخاری رض نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے اسمائے گرامی، شامل، علامات نبوت کے ساتھ ساتھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کا تذکرہ کیا ہے۔

مہاجرین اور انصار صحابہ میں سے ایسے بھی تھے جنہوں نے آپ کی آواز پر لبیک کہا اور اسلام قبول کرنے میں سبقت لے گئے۔ مہاجرین چونکہ اسلام قبول کرنے میں مقدم تھے اس لیے امام صاحب نے ”مناقب المهاجرین“ سے ترجمۃ الباب قائم کیا ہے اور سب سے پہلے سیدنا ابو بکر صدیق رض کا تذکرہ کیا ہے کیونکہ وہ اُن کے رئیس و سردار ہیں۔ علاوہ ازیں دیگر مہاجر صحابہ کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ بعد ازاں انصار صحابہ کے مناقب و فضائل کے ساتھ ساتھ ان کی سیر کے تذکروں میں یہ تذکرہ بھی کیا ہے کہ انہوں نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مل کر اللہ تعالیٰ کے کلے کو بھی بلند کیا ہے تو سب سے پہلے انہوں نے بعثت سے پہلے زمانہ جاہلیت کے احوال میں سے بعض اشیا کا تذکرہ کیا، بعثت نبوی نے جاہلیت کو دور کیا، پھر مشرکین کی طرف سے نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کو دیے گئے مصائب و آلام کا بھی تذکرہ کیا

⇒ ثابت نہیں۔ نہ صرف یہ کہ حضرت مریم پلک کی بھی خاتون کا پیغمبر ہوتا ثابت نہیں۔ انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کس صفت سے ہوتے ہیں اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِنَّ لِيَهُمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَىٰ﴾ (یوسف: ۱۰۹/۱۲) اور ہم نے آپ سے پہلے نہیں بھیجے مگر کچھ مرد، جن کی طرف ہم ان بستیوں والوں میں سے وحی کیا کرتے تھے۔ ”رجالاً میں معلوم ہوا کہ پیغمبر مردوں کو ہی بنایا گیا۔ (شرح)

گیا ہے اسی طرح بھر جب شہ سے پہلے کے حالات، بھر جب شہ کے واقعات، معراج کے واقعات اور مدینہ منورہ کی طرف کی گئی بھر جب شہ کے اکثر حالات و واقعات کا بھی تذکرہ کیا۔ پھر امام بخاری رض نے مغازی کا اہتمام اس ترتیب پر کیا ہے جو ان کے نزدیک مستند تھی چنانچہ عبد اللہ بن سلام کے اسلام لانے سے اس کی شروعات کی ہیں۔ اس میں ان کا نیک شگون یہ ہے کہ مغازی (کے تذکرے) میں غلطی کرنے سے محفوظ رہیں۔ مغازی (غزوات و سرایا) کے بعد امام صاحب نے (دعوت اسلام کو قبول کرنے والے) وفود کا ذکر کیا ہے پھر حجۃ الوداع اور اس کے بعد نبی ﷺ کی مرض اور وفات کا تذکرہ کیا ہے۔

آپ کی وفات اور رحلت کے وقت آپ کی شریعت کامل، روشن اور ہر قسم کے نفس و عیب سے پاک تھی اور قرآن مجید کا نزول مکمل ہو چکا تھا اسی وجہ سے اس کے بعد امام صاحب نے ”کتاب التفسیر“ کو قائم کیا ہے، تفسیر کے ضمن میں امام صاحب نے قرآن کریم کے فضائل، آداب تلاوت اور دیگر متعلقات قرآن کو نقل کیا ہے۔ اس کے بعد قرآن کی تفسیر و حفظ سے متعلقہ احکام کے ساتھ امام صاحب نے اُن احکام کو بھی بیان کیا ہے جن کی عملی تغیر کی بدولت دنیا کے اطراف و اکناف میں دین (کتاب و سنت) کی حفاظت ممکن ہوئی ہے اور زمانوں تک احکامات الہیہ کا استمرار بدستور قائم و دائم رہے گا۔ انہی امور کے باعث ایک قابل اعتبار زندگی کا حصول ممکن ہوتا ہے لہذا اسی مقصد کو پورا کرنے کے لیے امام بخاری رض اس کے بعد اُس کتاب کو قائم کرتے ہیں جس سے نسل انسانی، اُس کی ذریت اور پھر اس نسل و ذریت سے گروہ در گروہ لوگ حاصل ہوتے رہیں جو قرآن و سنت کی صورت میں نازل شدہ شریعت اور اُس کے احوال کی کماحتہ حفاظت کر سکیں۔ لہذا اس مقصد کی تکمیل کے لیے نکاح کی ضرورت ہوتی ہے اس لیے امام بخاری رض نے ”کتاب النکاح“ کو قائم کیا ہے۔ نکاح کے ضمن میں امام صاحب نے رضاعت، اس کی وجہ سے حرام ہونے والے رشتے اور ساتھ اس بات کا بھی تذکرہ کیا ہے کہ عورتوں میں سے کن سے نکاح کرنا حلال ہے اور کن سے حرام۔ علاوہ ازیں مصاہرات، حرام نکاح، مکروہ نکاح، منفی، عقد، مہر، ولی (سرپرست)، نکاح

میں دف بجانے، ولیمہ، نکاح کی شرائط، ولیمہ کے دیگر احوال اور عورتوں کے ساتھ رہن سہن پر مبنی مسائل کو بیان کیا ہے۔ اس کے بعد ”كتاب الطلاق“ اور اس کے بعد کفار سے ہونے والے نکاحوں کا تذکرہ کیا ہے۔

قرآن مجید میں مشرکین سے نکاح کے بعد ایلاء کا ذکر ہے چنانچہ امام بخاری رضی اللہ عنہ بھی اسی ترتیب کو منظر رکھا ہے۔ ایلاء کے بعد ظہار جو (وقتی اور عارضی علیحدگی) ہے، اس کے بعد لعان (جو ابدی علیحدگی یا ہمیشہ کی جدائی ہے) کا تذکرہ کیا اور اس کے بعد مختلف قسم کی عدت اور ان کی مراجعت کا تذکرہ کیا گیا ہے۔

عقد صحیح (صحیح نکاح) کے تذکرے کے بعد امام صاحب نے بغیر عقد (نکاح) کے وظی (ازدواجی تعلقات) کے حکم کو بیان کیا ہے اور کہا ہے: ”مهر البغى والنكاح الفاسد“ اس کے بعد عورتوں کے لیے نان و نفقہ کا ذکر کیا ہے۔ نکاح سے متعلقہ احکام کے تذکرے کے بعد امام بخاری رضی اللہ عنہ نے ایک اہم امر کی طرف اشارہ کیا ہے اور وہ ہے عورت کا نان و نفقہ جو کہ ہمیشہ خاوند کے ذمے رہتا ہے نفقات کے تذکرے کے بعد امام صاحب نے ماکولات کو بیان کیا ہے جو کہ نفقہ کا ہی ایک حصہ ہوتی ہیں۔ چنانچہ امام صاحب نے اس کے لیے ”كتاب الأطعمة وأحكامها وأدابها“ کو قائم کیا ہے۔ ماکولات میں سے کچھ کھانے خاص نوعیت کے ہوتے ہیں چنانچہ امام صاحب نے عقیقہ کو بیان کیا ہے اور عقیقے کے موقع پر کسی جانور کے ذبح کرنے کی ضرورت پیش آتی ہے لہذا امام صاحب نے ذباح کا ذکر کر دیا۔ ذبح شدہ جانوروں میں سے بعض کو شکار کے ذریعے سے حاصل کیا جاتا ہے چنانچہ امام صاحب نے صید (شکار) کے احکامات کو بیان کر دیا ہے اور بعض جانوروں کو سال میں صرف ایک دفعہ ذبح کیا جاتا ہے لہذا امام صاحب نے ”كتاب الأضحى“ کو قائم کر دیا ہے۔ ماکولات (کھانے والی اشیاء) کے بعد مشروبات (پینے والی اشیاء) کی ضرورت پیش آتی ہے چنانچہ امام صاحب نے ”كتاب الأشربة“ قائم کی ہے۔ ماکولات و مشروبات کے باعث بسا اوقات جسمانی بیماریوں کی بُشکایت ہو جاتی ہے جس کے لیے انسان کو طب و طبیب

کی ضرورت پیش آتی ہے تو امام صاحب نے اس کے لیے "كتاب الطه" کو قائم کیا ہے اس کے ضمن میں مرض کے متعلق، مرض کا ثواب، علاج معالجہ اور دم کرنے میں کون سا ورد جائز، کون سا مکروہ اور کون سا حرام ہے وغیرہ سب امور کو بیان کیا گیا ہے۔

جب ماکولات و مشروبات، ان سے جنم لینے والی بیماریوں اور ان بیماریوں کے علاج معالجہ کا تذکرہ اختتام پذیر ہوا تو امام صاحب نے اس کے بعد "كتاب اللباس" کو قائم کیا ہے اس کے تحت زیب وزینت کے احکام اور خوبصورت اور اس کی انواع کا ذکر کیا ہے۔

مذکورہ بالا امور میں سے اکثر کا تعلق نفسانی آداب سے ہوتا ہے اس لیے امام صاحب نے ان کے بعد "كتاب الأدب والبر والصلة" کو قائم کیا ہے۔ سلام اور اجازت طلبی زمینی دروازوں کے کھلنے کا سبب بنتے ہیں اس لیے امام صاحب نے اس کے بعد ان دعاؤں کو بیان کیا ہے جو آسمانی دروازوں کے کھلنے کا سبب ہوتی ہیں۔ دعا چونکہ مغفرت و بخشش کا سبب بنتی ہے اس لیے اس کے بعد "استغفار" کا بیان ہوا ہے اور استغفار، گناہوں کے منٹے کا باعث بتا ہے اس لیے اس کے بعد "باب التوبۃ" کا ذکر کیا گیا ہے نیز وقتی اور غیر وقتی اذکار و استعاذه کا ذکر بھی کر دیا گیا ہے، ذکر اور دعا دونوں قبولیت فصیحت کا سبب بنتے ہیں اس لیے امام صاحب نے اس کے بعد مواعظ، زہد اور روزی قیامت کے اکثر احوال کو بیان کیا ہے، اس کے بعد امام صاحب نے اس بات کا تذکرہ کیا ہے کہ سب امور پر اللہ تعالیٰ کا اختیار ہوتا ہے چنانچہ امام صاحب نے كتاب القدر (تقدير) اور اس کے احوال کو بیان کیا ہے، قدر (تقدير) میں بسا اوقات نذر مانی گئی اشیاء کا بھی احاطہ کیا جاتا ہے چنانچہ امام صاحب نے اس کے تحت "كتاب النذور" قائم کر دی ہے نذر میں چونکہ کفارہ ہوتا ہے اسی طرح ایمان (قسموں) میں بھی کفارہ ہوتا ہے اس لیے امام صاحب نے "كتاب الكفارة" قائم کی ہے۔ جب لوگوں کے دنیوی زندگی کے احوال پایہ تکمیل کو پہنچے تو امام صاحب نے لوگوں کے موت کے بعد والے احوال کا تذکرہ کیا ہے چنانچہ انہوں نے "كتاب الفرائض" کا اہتمام کر کے فرائض (وراثت) کے احکام کو بیان کیا ہے۔ جب بغیر جرائم کے معاملات کے

احوال پر تکمیل کو پہنچ تو امام صاحب نے ان جرائم کا تذکرہ کیا جو لوگوں کے مابین وقوع پذیر ہوتے ہیں لہذا آپ نے ”كتاب الحدود“ قائم کی ہے۔ كتاب الحدود کے آخر میں مرتدین کے احوال کو بیان کیا اور ساتھ ساتھ اس بات کا بھی تذکرہ کیا ہے کہ مرتد جب مجبور کیا گیا ہوتا ہے تو اسے کافر قرار نہیں دیا جاتا۔ چنانچہ آپ نے ”كتاب الإكراه“ کو قائم کیا مکروہ (مجبور آدمی) کبھی اپنے دل میں محرك حیله پوشیدہ رکھتا ہے اس لیے امام صاحب نے ”كتاب الحيل“ کا ذکر کیا ہے اور بتایا ہے کہ کون کون سے حیلے جائز اور کون کون سے ناجائز ہوتے ہیں۔ جیل میں چونکہ مخفی چیزوں کا صدور ہوتا ہے اس لیے امام صاحب نے ”كتاب تعییر الرؤيا“ کو قائم کیا ہے کیونکہ خواب بھی پوشیدہ ہوتے ہیں اگرچہ بعض اوقات وہ معتبر کے لیے واضح بھی ہوجاتے ہیں۔ ارشادِ الہی ہے:

﴿وَمَا جَعَلْنَا الرُّءُيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِّلثَّالِثَّا﴾

(الاسراء: ٦٠ / ١٧)

”اور جو کچھ ہم نے آپ کو دکھایا ہے اس کو ہم نے لوگوں کے لیے ایک فتنہ بنایا کر رکھ دیا ہے۔“

ذکورہ مفہوم کی مناسبت سے امام صاحب نے اس کے بعد ”كتاب الفتن“ کو قائم کیا ہے بعض ایسے فتنے ہوتے ہیں جن کی بخ کنی کے لیے حکام بالا کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے کیونکہ وہی اکثر طور پر اُن فتنوں کو ختم کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں لہذا امام صاحب نے ”كتاب الأحكام“ قائم کی ہے اور اس میں امراء (حکمرانوں) اور قضاۃ (قاضیوں) کے احوال پر روشنی ڈالی ہے۔ امامت و حکومت دو ایسی چیزیں ہیں جن کی لوگ اکثر طور پر آرزو کرتے ہیں اس لیے امام صاحب نے اس کے بعد ”كتاب التمنی“ قائم کی ہے۔ اسی طرح حکمرانوں کی حکومت کا دار و مدار اکثر طور پر اخبار آحاد پر ہوتا ہے اس لیے امام صاحب نے ”ما جاء في اجازة خبر الواحد الصدق“ کے الفاظ کو نقل کیا ہے۔

تمام احکام چونکہ کتاب و سنت کے محتاج ہوتے ہیں اس لیے امام صاحب نے ”الاعتراض“

بالكتاب والسنّة” سے ایک کتاب قائم کی ہے اس میں امام صاحب نے کتاب و سنت سے استنباط کے ساتھ ساتھ اجتہاد اور مایین مسلمین اختلافات کی ناپسندیدگی وغیرہ کا تذکرہ کیا ہے۔ عصمت کی پہلی اور آخری بنیاد توحید ہی ہے لہذا امام صاحب نے اپنی صحیح جامع کا اختتام ”كتاب التوحيد“ کے ساتھ کیا ہے۔

روز آخرت، نیکیوں کے وزن کا بھاری اور بُلکا ہونا ہی ایک کامیاب شخص اور ناکام شخص کے درمیان معیار ہوگا اس لیے امام بخاری رض نے اپنی صحیح کے تراجم میں سے آخری ترجمۃ الباب ان الفاظ سے قائم کیا ہے: ”باب قول اللہ تعالیٰ ﴿وَنَضَعَ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَمَةِ﴾ (الانبیاء: ۴۷/۲۱) وأن اعمال بنی ادم توزن“ امام بخاری رض نے اپنی کتاب کا آغاز ”إنما الأعمال بالنيات“ کی حدیث سے کیا اور خاتمه اس بات پر کیا ہے کہ بنی آدم کے اعمال کا وزن کیلے جائے گا۔ امام صاحب نے یہاں یہ نکتہ بیان کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ انہی اعمال کو شرف قبولیت سے بخشنے گا جو خالصتاً اس کی رضا کے حصول کے لیے سر انجام دیے گئے ہوں گے۔ جس حدیث پر الجامع کا اختتام ہوا ہے وہ یہ ہے کہ:

”كلماتان حبيبتان إلى الرحمن، خفيتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان: سبحان الله وبحمده، سبحانه الله العظيم.“

”دو کلمے رحمٰن کو بہت پیارے ہیں، زبان پر ہلکے ہیں، میزان میں بہت وزنی ہیں یعنی سبحان الله وبحمده و سبحان العظیم“

”كلماتان“ سے اشارہ ملتا ہے کہ اس میں ترغیب بھی ہے اور تحفیض بھی ہے اور کلمہ ”ثقيلتان“ سے یہ اشارہ ملتا ہے کہ ان دونوں کلمات کا بہت ثواب ہوگا۔

اس حدیث میں الفاظ کی ترغیب ایک عظیم اسلوب بیان کو ظاہر کر رہی ہے اور وہ یہ ہے کہ پروردگارِ عالم کی محبت سابق (سبقت والی) ہے بندے کا ذکر کرنا اور اس کی زبان پر ذکر کا بُلکا ہونا، یہ سارا عمل ہمیشہ جاری رہنے والا ہے اسی طرح قیامت تک کے لیے ان دونوں

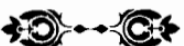
كلمات کا ثواب جاری و ساری رہنے والا ہے۔ نیز ان دونوں کلمات کا معنی و مفہوم اہل جنت کی اس پکار کے خاتمے کے طور پر بیان کیا گیا ہے:

﴿ دَعُونِهِمْ فِيهَا سُبْحَنَكَ اللَّهُمَّ وَ تَحِيَّتَهُمْ فِيهَا سَلَامٌ وَ أَخْرُ دَعْوَتَهُمْ أَنَّ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (یونس: ۱۰/۱۰)

”وہاں اُن کی صدائی ہو گئی کہ پاک ہے تو اللہ اور ان کی دعا یہ ہو گئی کہ ”سلامتی ہو“ اور ان کی بات کا خاتمہ اس پر ہو گا کہ ”ساری تعریفیں اللہ رب العالمین“ ہی کے لیے ہیں۔“

حافظ ابن حجر عسکر فرماتے ہیں:

”خلاصہ کلام یہ ہے کہ شیخ بلقینی کا کلام یہاں اختتام پذیر ہوا ہے اور انھوں نے اپنے اس کلام میں بہت سارے لائق و عجائب بیان کیے ہیں اللہ تعالیٰ اپنے خاص فضل و کرم سے اُن کو جزائے خیر عطا کرے۔“<sup>۱</sup>



<sup>1</sup> هدی الساری، ص: ۴۷۰-۴۷۳۔

اس کے بعد امام بلقینی کی ترتیب کتب و ابواب کے بارے میں نظم لکھی گئی ہے، جس کا خلاصہ این حجر عسکر نے پیش کر دیا ہے۔ یہ نظم ارشاد الساری للقسطلانی (۱/۴۴-۳۶) میں موجود ہے۔  
اس کے ساتھ ہی عادات الامام البخاری فی صحيحہ کا اختتام ہوتا ہے۔ (شح)

## امام بخاری رضی اللہ عنہ کے بعض مزید اسالیب

یہ وہ اسالیب ہیں جن کو میں (محقق) نے بعض اہل علم کی کلام سے چنانہ اور ان کے بارے میں "عادۃ" یا "من عادات" کے الفاظ استعمال کیے گئے ہیں اور جو یہ کہا جاتا ہے کہ استقرائی طور پر یہ بات ظاہر ہے کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ یہ اور وہ کیا کرتے تھے یا پھر ان سے ملتے جلتے الفاظ تو ان کو میں نے اس اختتامیہ میں شامل نہیں کیا ہے کیونکہ ان کے بارے میں صریح الفاظ یعنی "عادۃ" یا "من عادات" وغیرہ استعمال نہیں کیے گئے ہیں۔

① امام بخاری رضی اللہ عنہ اختلاف والی روایات میں سے جو روایت ان کے نزدیک زیادہ راجح ہوتی ہے اسی پر اعتماد کرتے ہیں۔ ①

② امام بخاری رضی اللہ عنہ جب کسی ایسی حدیث کو روایت کرتے ہیں کہ جس کی سند میں یا جس کے بعض الفاظ میں اختلاف موجود ہوتا ہے تو اس اختلاف کو بھی نقل کر دیتے ہیں۔ ②

③ امام بخاری رضی اللہ عنہ کا ایک اسلوب یہ ہے کہ جب وہ موقفات (موقوف روایات) کو مندرجہ بیان کرتے ہیں تو اس طرح کا صیغہ استعمال کرتے ہیں جیسے "وقال لی یحیی بن صالح" ③

④ امام بخاری رضی اللہ عنہ جب "علیٰ" کے نام سے مطلق طور پر کوئی روایت نقل کرتے ہیں تو اس نام سے ان کی مراد "علی بن المدینی" ہوتے ہیں۔ ④

① فتح الباری : ۷ / ۴۷۴ .

② مجموع فتاوی شیخ الإسلام ابن تیمیہ : ۱ / ۲۵۶ ، ۲۵۷ .

③ فتح الباری : ۴ / ۱۷۵ .

④ فتح الباری : ۴ / ۴۳۸ .

۵) امام بخاری رض جب کوئی طریق (سنہ) ان کے نزدیک متصل ثابت ہو جائے تو وہ اس موصول طریق (سنہ) پر اعتقاد کرتے ہوئے اُس کے ظاہری ارسال کو نقل کر دیتے ہیں۔ ①

### جو امام بخاری رض کا اسلوب نہیں

۱) بطور جھٹ ضعیف روایت کو نقل کرنا امام بخاری رض کا اسلوب نہیں ہے۔ ②

۲) ترجمة الباب اور حدیث دونوں کا ایک ساتھ اعادہ کرنا، یعنی امام بخاری رض کا طریقہ نہیں ہے۔ ③



۱) فتح الباری: ۳۱۲/۱۰.

۲) فتح الباری: ۳۷۷/۵.

۳) فتح الباری: ۴۹۵/۱.

## اہل علم کی سیرت بخاری رضی اللہ عنہ پر لکھی گئی کتب

قدیم اور جدید اہل علم کی طرف سے امام بخاری رضی اللہ عنہ کی سیرت پر لکھی گئی کتب کا احاطہ کرنا مشکل امر ہے۔ حسب ذیل سطور میں چند مسیب شدہ کتب کا تذکرہ کیا جا رہا ہے۔

① ”شماہل البخاری“ ابو جعفر محمد بن ابی حاتم البخاری کی تالیف شدہ ایک ضخیم کتاب ہے۔ حافظ ذہبی رضی اللہ عنہ کی مرویات میں سے ہے جسے انہوں نے ”سیر اعلام النبلاء“ ۳۹۲ / ۱۲ میں نقل کیا ہے۔ امام سخاوی رضی اللہ عنہ نے اسے ”الجواهر والدرر“ ۲۹۴ / ب میں ذکر کیا ہے۔

② ”ترجمة البخاری“ اس کے مصنف کا نام هبة اللہ بن جعفر المصری (م ۶۰۸ھ) ہے، یہ ایک مخطوطہ کی شکل میں مکتبہ ظاہریہ دمشق میں ۱۱۸۳ھ کے رقم (کتاب نمبر) کے ساتھ موجود ہے۔ محمد عاصم الحسینی کی کتاب ”إتحاف القارى بمعارفه جهود العلماء على صحيح البخارى“ ص: ۳۹ میں اس کا ذکر موجود ہے۔

③ ”أخبار البخاري“ اس کے مؤلف کا نام ابوالریبع الکلائی (م ۶۳۷ھ) ہے۔ امام ذہبی نے ”سیر اعلام النبلاء“ ۲۳ / ۱۳۶ میں اسے ذکر کیا ہے۔

④ ”مناقب البخاری“ اس کے مصنف کا نام حافظ شمس الدین ذہبی رضی اللہ عنہ ہیں، انہوں نے اسے اپنی تصنیف ”تذكرة الحفاظ“ ۲ / ۵۵۶ میں نقل کیا ہے اور کہا ہے کہ ”میں نے امام بخاری رضی اللہ عنہ کےمناقب پر ایک ضخیم کتاب ترتیب دی ہے جس میں بہت سا۔ے بخوبیات تذکرہ ہے۔“ نیز امام سخاوی نے اس کا ذکر ”الجواهر والدرر فی ترجمة ابن حجر“ ۳ / ۱۲۶۰ میں کیا ہے۔

- ⑤ ”ترجمة البخاری“ یہ امام ابن ملقن (م ٨٠٣ھ) کی تصنیف ہے اس کا تذکرہ امام سناؤی نے ”الجواهر والدرر“ میں کیا ہے۔
- ⑥ ”تحفة الاخباری بترجمة البخاری“ یہ کتاب حافظ دمشقی (م ٨٢٢ھ) کی ہے اور یہ کتاب ہذا کے محقق کی تحقیق کے ساتھ دارالبشارہ الاسلامیہ بیروت سے ١٣١٣ھ میں مطبوع ہوئی ہے۔
- ⑦ ”هدی (یا) هدایۃ الساری لسیرۃ البخاری“ اس کے مؤلف حافظ ابن حجر عسقلانی (م ٨٥٨ھ) ہیں۔ امام سناؤی فرماتے ہیں: یہ دو اجزاء میں ہے جسے میں نے انہی کے خط سے لکھا ہوا پایا ہے، انہوں نے اسے بہت پہلے بیان کیا تھا۔ ۱ نیز حافظ ابن حجر نے فتح الباری کے مقدمہ ”هدی الساری“ ص: ٤٧٧ - ٤٩٣ میں بھی امام بخاری کا ترجمہ بیان کیا ہے۔ گویا کہ حافظ ابن حجر نے امام بخاری کے الگ تحریر کردہ حالات نہندگی کو اس مذکورہ مقدمے (هدی الساری) میں سمودیا ہے۔
- ⑧ ”ترجمة البخاری“ اس کے مؤلف محمد بن عبد الرحمن سناؤی (م ٩٠٢ھ) ہیں۔ امام حسینی نے اپنی تصنیف ”إتحاف القاری“، ص: ٤٠ میں اس کا ذکر کیا ہے۔
- ⑨ ”ترجمة البخاری“ یہ تصنیف عفیف الدین علی بن عبد الحسن بن دواليہ بغدادی شامی حلبلی کی ہے۔ مؤلف کے ہاتھ سے لکھا ہوا اس کا ایک نسخہ مکتبہ ظاہریہ دمشق میں رقم ٢٧، ورقہ ٢٧ کے تحت موجود ہے۔
- ⑩ ”الفوائد الدراوی“ یہ تصنیف کشف الخفاء کے مؤلف اسماعیل بن محمد الجبلونی الجراحی (م ١١٦٢ھ) کی ہے اس کا نسخہ بنکیپور میں رقم: ٣٥، ورقہ: ٢٧ کے تحت موجود ہے۔ علاوه ازیں برولمان کی تالیف ”تاریخ الأدب العربی ٣ / ١٦٤“ اور فؤاد سیزکین کی تصنیف ”تاریخ التراث العربی ١ / ٣٠٨“ میں بھی اس کا ذکر
- ١) الجواهر والدرر ٣ / ١٢٦٠، نیز دیکھئے یہی کتاب ٣ / ١٠٦٩، ١٠٧٨، ١١٤٧، ١١٥٢، ١١٥٣، ١١٤٩

موجود ہے۔

﴿١﴾ ”إضاءة البدرين في ترجمة الشيخين“ کے ضمن میں امام عجلوی نے امام بخاری رضی اللہ عنہ کے حالات زندگی لکھے ہیں۔ یہ کتاب ۱۳۲۳ھ میں عمان (اردن) سے طبع ہوئی ہے۔

﴿۲﴾ ”رسالة في مناقب البخاري“ امام عجلوی کے شاگرد احمد بن علي البسکری نے یہ کتاب تالیف کی ہے۔ ”تاریخ الترااث ۱ / ۳۰۸“ کے مطابق اس کا نسخہ ہندوستان کے علاقے بوہار میں (۲/۲۵۳) ورقہ: ۱۳ کے تحت موجود ہے۔

﴿۳﴾ ”المسك الدراري في شرح ترجمة البخاري“ اس کے مصنف عبد القادر الكوہن الہنڈی (۱۲۵۳ھ) ہیں۔ دیکھئے: ”تحف القارى ، ص: ۴۰“

﴿۴﴾ ”حیاة البخاری“ اس کے مؤلف جمال الدین القاسمی الدمشقی (م ۱۳۳۲ھ) ہیں اور یہ صیدا سے ۱۳۲۰ھ میں طبع ہوئی۔ دیکھئے ”تاریخ الأدب ۳ / ۱۶۴“ علاوه ازیں یہ کتاب دوبارہ دارالفنون، بیروت سے ۱۳۱۲ھ میں طبع ہوئی۔

﴿۵﴾ ”مواہب الباری في مناقب مسلم والبخاری“ اس کے مصنف سید محمد البخاری العقی الجباری ہیں۔ دیکھئے: ”تحف القارى ، ص: ۴۱“

﴿۶﴾ ”الإمام البخاري“ یہ تقی الدین الندوی کی تالیف ہے اور یہ تیسرا دفعہ دارالعلوم دمشق سے ۱۳۰۸ھ میں طبع ہوئی۔

﴿۷﴾ ”الإمام البخاري محدثاً وفقيها“ یہ حسینی ہاشم کی تصنیف ہے اور یہ مکتبہ عصریہ بیروت سے مطبوع ہے۔

﴿۸﴾ ”الإمام البخاري وصحیحه“ اس کے مصنف عبدالغنی عبدالخالق ہیں اور یہ ۱۳۰۵ھ میں دارالمنارہ، جدہ ( سعودی عرب ) سے طبع ہوئی ہے۔

﴿۹﴾ ”سیرة الإمام البخاري“ اس کے مؤلف عبد السلام مبارکپوری ہیں اور یہ ۱۳۰۶ھ میں جامعہ سلفیہ، ہندوستان سے طبع ہوئی ہے۔

- ۲۰) ”البخاری والجامع الصحيح“ یہ حسین علی عبدالطاہر کی تصنیف ہے جو ۱۳۰ھ میں مکتبہ عصریہ، بیروت سے طبع ہوئی ہے۔
- ۲۱) ”الإمام البخاري: حياته و منهجه في صحيحه“ یہ علی ابو بکر کی تالیف ہے اور یہ ۱۳۷۹ھ میں مطبع التمدن الاسلامی، دمشق سے طبع ہوئی ہے۔
- ۲۲) ”الإمام البخاري: فقيه المحدثين ومحدث الفقهاء“ یہ ڈاکٹر نزار حمدانی کی تصنیف ہے جو ۱۳۰۹ھ میں دارالانبار، بغداد سے طبع ہوئی۔



## فقہ الابواب کے لحاظ سے

### امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ کے اسالیب کے نمونے

ذیل کی سطور میں امام بخاری رضی اللہ عنہ کے بعض ان اسالیب کا تذکرہ کیا جا رہا ہے جو انھوں نے اپنی جامع صحیح کی ابواب بندی میں اپنانے ہیں اور علامہ جمال الدین قاسمی نے اپنی تصنیف "حیاة البخاری" میں حسب استقراء ان کی طرف اشارہ کیا ہے۔ چنانچہ علامہ قاسمی لکھتے ہیں:

"فقہ البخاری واجتهاده المطلق" ①

"امام بخاری رضی اللہ عنہ کی فہم و فراست اور ان کا اجتہاد مطلق۔"

جس نے بھی یہ کہا ہے کہا:

"فقہ البخاری فی تراجمہ"

"امام بخاری رضی اللہ عنہ کی فہم ان کے تراجم ابواب میں پہاں ہے۔"

یعنی امام بخاری رضی اللہ عنہ کے قائم کردہ تراجم ابواب سے ہی ان کے اجتہاد کی معرفت ممکن ہوتی ہے۔ حافظ ابن حجر فرماتے ہیں کہ امام بخاری نے اپنی صحیح میں بہت زیادہ فقہی فوائد اور حکیمانہ نکات بیان کیے ہیں۔ انھوں نے اپنے فہم سے احادیث و آثار کے متون سے کثیر تعداد میں مختلف معانی و مفہومیں کا استخراج کیا ہے جنھیں انھوں نے اپنی کتاب کی ابواب بندی میں مناسب مقامات پر بیان کیا ہے اسی طرح انھوں نے اپنی صحیح میں قرآنی آیات کے

① حیاة البخاری، ص: ۳۸-۶۶۔

اهتمام کے ساتھ ساتھ ان سے متشرع ہونے والی بدیعی دلالات کا نہ صرف تذکرہ کیا ہے بلکہ ان کی تفسیر کی طرف اشارہ کرتے ہوئے دلائل کا وسیع و عریض ذخیرہ بھی بیان کیا ہے۔ امام نووی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ امام بخاری رضی اللہ عنہ نے فقط احادیث کو نقل کرنے کا اہتمام ہی نہیں کیا بلکہ ان احادیث سے استنباط اور ان پر قائم کردہ ابواب سے استدلال کا بھی مکمل اہتمام کیا ہے اسی وجہ سے اکثر ابواب سند حدیث سے خالی نظر آتے ہیں اور امام صاحب ”فلان عن النبی ﷺ“ یا اس طرح کے قول پر ہی انحصار کرتے ہیں بسا واقعات امام صاحب متن کو معلق یعنی بغیر سند کے نقل کر دیتے ہیں۔ امام بخاری رضی اللہ عنہ اس طرح کا اسلوب اس لیے اپناتے ہیں تاکہ وہ اس مسئلہ پر دلیل حاصل کر سکیں جن کے لیے ترجمۃ الباب قائم کیا جاتا ہے، بعد ازاں اس مسئلے کے اثبات کے لیے حدیث کی طرف اشارہ کر دیتے ہیں۔

علامہ قاسمی مزید لکھتے ہیں کہ آنے والی سطور میں امام بخاری رضی اللہ عنہ کے نقطہ ہائے نظر کا ایک نمونہ پیش کیا جائے گا جب میں نے صحیح بخاری کی بطور درایت کے قراءات کی تھی تب میں نے ان اختیارات پر نشان دہی کی تھی اور اس کا یہ مقصد تھا کہ میں ان اختیارات کی مدد سے امام بخاری رضی اللہ عنہ کے اعلیٰ اجتہاد کے ارتقاء کو ثابت کر سکوں۔ ان کے علاوہ بھی امام بخاری رضی اللہ عنہ کے دیگر نقطہ ہائے نظر ہیں جن کا استقراء طوالت پر مبنی ہے اور اگر یہ کہا جائے تو بے جانہ ہو گا کہ ”امام صاحب کی صحیح کے تراجم ابواب کا ہر ترجمہ (کو اس چیز کے لیے منتخب کیا جاسکتا ہے) جو بعد از معانی و مفہوم ہو اور ہر وہ شخص جو بنظر دیقت ان پر غور کرتا ہے وہ امام صاحب کی گہری اجتہادی بصیرت پر ضرور مطلع ہو جاتا ہے اور اس پر صحیر العقول عجائب منکشف ہوتے ہیں۔“

امام بخاری رضی اللہ عنہ کے نقطہ ہائے نظر کا خلاصہ

یہ امام بخاری رضی اللہ عنہ کے اُن نقطہ ہائے نظر کا نمونہ ہے جو ان کے اجتہاد اور مبنی بر دلیل موقف کو ثابت کرتے ہیں۔ یہ بات ذہن نشین رہے کہ فروعات میں امام بخاری رضی اللہ عنہ کے

نقطہ ہائے نظر کا علم آن کے تراجم ابواب میں مغز ماری اور جانچ پڑتال کرنے کے بعد حاصل ہوتا ہے ان اوراق میں آن سب نقطہ ہائے نظر کا احاطہ کرنا بہت مشکل ہے تاہم بعض نقطہ ہائے نظر کو ہم نے ذیل کی سطور میں بیان کر دیا ہے خصوصی طور پر وہ موقف جو عبادات سے متعلقہ ہے کیونکہ اکثر لوگ معاملات کے بجائے عبادات کی زیادہ جستجو رکھتے ہیں۔

- ۱) بغیر ازال کے شرمگاہوں کے مطاب پر غسل واجب نہیں ہوتا، یہ زیادہ محتاط موقف ہے۔
- ۲) حمام میں قرآن کی قراءت کرنے میں کوئی حرج نہیں۔
- ۳) منی کا دھونا اور کھرچنا جائز ہے۔

- ۴) بغیر تغیر (تبديلی) کے پانی میں نجاست گرنے سے یانی نجس نہیں ہوتا۔
- ۵) ہاتھی وغیرہ جیسے مردار جانور کی بڈیوں سے بنی ہوئی گھنٹھی کی مدد سے تزئین جائز ہے نیز بڈیوں کے ذریعے تیل لگانا جائز ہے۔

- ۶) گھنٹھی وغیرہ میں اگر چوہا گر جائے تو اس کو اور اس کے ارد گرد والے گھنٹھی کو نکالنے سے وہ گھنٹھی پاک ہو جاتا ہے خواہ وہ مائع حالت میں ہو یا جامد حالت میں ہو۔
- ۷) ایسے شخص کی نماز فاسد نہیں ہوتی جس پر نماز کی حالت میں نجاست ڈال دی جائے۔
- ۸) ایسا شخص جو نماز کی حالت میں اپنے کپڑوں پر خون دیکھتے تو ان کو اتار کر نماز پوری کر لے تو اس پر نماز کا اعادہ نہیں ہے۔

- ۹) قرآن کی کوئی ایک آیت کی قراءت کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔
- ۱۰) جنابت کی حالت میں قرآن کی قراءت میں کوئی حرج نہیں ہے۔

- ۱۱) عورت کے قروءے سے مراد اس کے حیض ہیں۔

- ۱۲) اگر کوئی دیندار عورت اپنے گھر والوں میں سے کسی راز دار کی وساطت سے یہ دلیل پیش کرے کہ وہ ایک ماہ میں تین بار حاضر ہوتی ہے تو اس کی تصدیق کی جائے گی اور وہ اپنی عدت پوری کرے گی۔

- ۱۳) تمیم چہرے اور دلوں ہتھیلوں کا ہوتا ہے۔

- ۱۴ ایک ہی تیم کے ساتھ دو یا دو سے زیادہ نمازوں کو جمع کرنا جائز ہے جب تک نمازی بے وضوئیں ہو جاتا۔
- ۱۵ جب جبی کوٹھنڈے پانی سے غسل کی وجہ سے مرض کا خدشہ لاحق ہو تو وہ تیم کر کے نماز ادا کر سکتا ہے۔
- ۱۶ نجاست کے ذریعے دباغت شدہ چیز کو پہننا جائز ہے۔
- ۱۷ ران سترنیس ہے۔
- ۱۸ کشتی میں نماز ادا کرنے والا کشتی کے گھونٹے کے ساتھ خوب بھی گھوم سکتا ہے۔
- ۱۹ آدمی کا اپنے کپڑے اور بستر پر بسجدہ کرنا جائز ہے۔
- ۲۰ جوتے پہن کر نماز پڑھنا جائز ہے۔
- ۲۱ عید والے دن عید ادا کرنے والے سے جمعہ ساقط ہو جاتا ہے، یہی امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ کا نقطہ نظر ہے۔
- ۲۲ مورتیوں اور مجسموں سے خالی کلیسا میں نماز جائز ہے۔
- ۲۳ عورت کا مسجد میں خیمه لگانا اور اس میں سونا جائز ہے۔
- ۲۴ مردوں کا مسجد میں سونا جائز ہے۔
- ۲۵ مسجد میں شعر نقل کرنا جائز ہے۔
- ۲۶ نیزوں کے ساتھ مسجد میں کھلینا جائز ہے۔
- ۲۷ مسجد میں مشرک آدمی کا داخل ہونا جائز ہے۔
- ۲۸ مسجد میں استلقاء (ایک ٹانگ کا دوسرا ٹانگ پر رکھنا) اور ٹانگ کو پھیلا کر لینا جائز ہے۔
- ۲۹ مریض آدمی کے لیے ظہر و عصر اور مغرب و عشاء کی نمازوں کا جمع کرنا جائز ہے۔
- ۳۰ اقامۃ نماز کے بعد حسب ضرورت کلام کرنا جائز ہے۔
- ۳۱ مرتبہ بدعت کی امامت جائز ہے۔

- ۱۰۱ اگر امام اور ماموم (مقدتی) کے درمیان نہر یا راستہ یا دیوار ہو تو بھی امام کی اقتدا کی جاسکتی ہے۔
- ۱۰۲ رات کو اور صبح کی بلکل تاریکی میں عورتوں کا مسجد کی طرف جانا جائز ہے۔
- ۱۰۳ شوہر کا عورت کو مسجد میں جانے اجازت دینا مشرود ہے، اسے منع کرنا مکروہ ہے۔
- ۱۰۴ بستیوں اور شہروں میں جمعہ مشرود ہے۔
- ۱۰۵ بارش کے باعث جمعہ ترک کرنے کی رخصت ہے۔
- ۱۰۶ مصلحتِ قیال اور دشمن سے تحفظ کے باعث نماز کو اس کے وقت سے مُؤخر کرنا جائز ہے۔
- ۱۰۷ عید والے دن عورتیں جب نماز کے لیے حاضر ہوں تو امام کا انہیں وعظ و نصیحت کرنا مشرود ہے۔
- ۱۰۸ خطبہ عید میں عورت کی حاضری مشرود ہے، اگرچہ اسے اپنی سیکھی کی چادر میں چھپ کر آنا پڑے۔
- ۱۰۹ رکوع سے پہلے اور بعد دونوں صورتوں میں قوت جائز ہے۔
- ۱۱۰ خاوند کے گھر سے عورت اُس کی اجازت کے بغیر بھی کسی کو کھانا کھلا سکتی ہے، بشرطیکہ اس کا مقصد مال اجازنا یا خرابی پیدا کرنا نہ ہو۔
- ۱۱۱ عورت کا اپنے خاوند اور اپنے بچوں کو زکوٰۃ دینا جائز ہے۔
- ۱۱۲ حج کا ارادہ کرنے والے کو زکوٰۃ کی ادائیگی جائز ہے۔
- ۱۱۳ فقراء حضرات جہاں بھی ہوں ان کو زکوٰۃ کی ادائیگی جائز ہے۔
- ۱۱۴ صدقہ کرنے والے کا اپنے صدقہ کو خریدنا منوع ہے۔
- ۱۱۵ جس کے پاس قربانی نہ ہواں کا حج کو عمرے میں تبدیل کرنا جائز ہے۔
- ۱۱۶ عمرہ واجب ہے۔
- ۱۱۷ امام بخاری کے نزدیک بیوی کا معاملہ لوگوں کے عرف کی طرف لوٹایا جائے گا۔
- ۱۱۸ امام بخاری رض نے عورت کا اپنے غلام یا کسی اور کے غلام سے پرده نہ کرنے کے

- بارے میں حضرت عائشہؓ کا موقف اختیار کیا ہے۔
- ۵۰ اندھے کی گواہی اور اسی طرح اس نقاب نشین عورت کی گواہی جس کی آواز پہچان لی جائے جائز ہے۔
- ۵۱ اہل فساد اور مشکوک افراد کی غیبت جائز ہے۔
- ۵۲ عورت کا مردوں کی خدمت کرنا اور ان کے پاس کھڑے ہونا جائز ہے اگرچہ وہ دہن ہی ہو۔ جیسا کہ بستیوں اور دیہاتوں والی عورتیں فطرت کے مطابق اس پر عمل پیرا ہوتی ہیں۔
- ۵۳ طلاق قصد و نیت سے مطلق طور پر واقع نہیں ہوتی۔ امام بخاریؓ نے اس سلسلے میں عبد اللہ بن عباسؓ کا موقف اختیار کیا ہے۔
- ۵۴ امام صاحب نے ایک سال کی عدت والی قرآنی آیت کے بارے میں حضرت مجاهد اور حضرت عطاء کا موقف اختیار کیا ہے کہ وہ آیت منسوخ نہیں بلکہ حکمر ہے پس طبق عورت ایک سال وہاں رہنے کی وصیت کو قبول کرے۔
- ۵۵ عورتوں کے لیے مردوں کی عیادت کرنا جائز ہے جیسا کہ بستی اور دیہات والے لوگ اپنی فطرت کے مطابق اس پر کار بند ہوتے ہیں۔
- ۵۶ جناب خضر علیہ السلام اب زندہ نہیں ہیں۔
- ۵۷ مشرک کی کنیت رکھنا اور اس کی کنیت سے پکارنا جائز ہے۔
- ۵۸ رپیہ عورت کی اور ریب مرد کی بیان بھی اسی طرح حرام ہیں جس طرح کہ وہ خود حرام ہوتے ہیں۔ اس طرح پوتے کی بیویاں بھی اسی طرح حرام ہیں جس طرح کہ بیٹے کی بیویاں حرام ہوتی ہیں، نیز رپیہ حرام ہے اگرچہ وہ اس کی پرورش میں نہ بھی ہو۔
- ۵۹ ﴿يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَةَ عَنْ مَوَاضِعِهِ﴾ آیت مبارکہ کے متعلق امام صاحب فرماتے ہیں کہ ”يُحرِّفُونَ لِيَ يَزِيلُونَ“ یعنی وہ زائل کرتے ہیں لیکن اللہ تعالیٰ کی کتب میں سے کسی کتاب کے لفظ کو زائل کرنا کسی کے بس کی بات نہیں لیکن وہ تحریف کرتے تھے

یعنی ”یتاؤلونہ عن غیر تأویله“ کلمات کی تفسیر جو ہونی چاہیے تھی وہ نہیں کرتے۔  
بہر حال اس مسئلہ پر بسیط بحث فتح الباری میں موجود ہے جو بہت زیادہ اہمیت و  
افادیت کی حامل ہے۔

۱۰) حاکم وقت جو خط اپنے عمال کی طرف بھیجتا ہے بغیر کسی دلیل و شہادت کے اس کے  
ساتھ کارروائی کرنا جائز ہے۔ اسی طرح قاضی کی طرف سے ارسال کردہ مکتوب سے بھی  
کارروائی عمل میں لائی جائے گی۔

۱۱) اگر کوئی عورت جانی پہچانی ہو تو پس پرده اس کا گواہی دینا جائز ہے۔

۱۲) حاکم کا فیصلہ کسی حرام کو حلال اور کسی حلال کو حرام نہیں کر سکتا ہے۔

۱۳) جو شخص ظلم و جور پر منی یا اہل علم کی آراء کے برخلاف کوئی فیصلہ کرے گا وہ قابل تردید ہو گا۔

۱۴) حاکم کے لیے ترجمان مقرر کرنا جائز ہے اگر وہ ترجمان کافر ہی کیوں نہ ہو۔ ①



① ان میں سے بعض نقطے ہائے نظر محل نظر ہیں جیسے ران کو ستر قرار نہ دینا، جو حج کے لیے جانا چاہتا ہو اسے  
زکوہ دینا وغیرہ۔ (شرح)

## ڈاکٹر حافظ محمد شہباز حسن کی تالیفات

- ۱: فتاویٰ افکار اسلامی، ۳۱۳ سوالات کے جوابات
- ۲: تفسیر معارف البیان، سورۃ الفاتحہ اور سورۃ البقرۃ (۵۰ آیات)
- ۳: مظلوم صحابیات رضی اللہ عنہم، علم و انسانی کی نوعیت
- ۴: شوق عمل، ارکانِ اسلام پر عمل کی ترغیب
- ۵: سیاحتِ امت المعرفہ برشوق جہاد
- ۶: سجدہ تلاوت کے احکام اور آیات سجدہ کا پیغام
- ۷: لغت عرب کے ابتدائی قواعد اور جدید عربی بول چال مع قصص الشہبین (عربی، اردو، انگریزی)
- ۸: التأثیر الاسلامی فی شعر حالی (ایم اے عربی کا مقالہ)
- ۹: تفسیر میں عربی لغت سے استدلال کا منبع (Ph.D کا مقالہ)
- ۱۰: اسلام کے بنیادی عقائد و نظریات اور اعمال و آداب
- ۱۱: مساجد کی آبادگاری
- ۱۲: اسلام کا تجارتی ضابطہ اخلاق
- ۱۳: پریشانیوں اور مشکلات کا حل (شہباز حسن / حافظ حمزہ کاشف)
- ۱۴: جنت کا منظر معد جنت میں داخلے کا سبب بننے والے اعمال (شہباز حسن / حافظ حمزہ کاشف)
- ۱۵: دوزخ کا منظر معد جہنم میں داخلے کا سبب بننے والے اعمال (شہباز حسن / حافظ حمزہ کاشف)
- ۱۶: علوم اسلامیہ (پروفیسر ڈاکٹر حافظ محمد اسرائیل فاروقی رشہباز حسن)
- ۱۷: اسلامی تعلیمات (پروفیسر ڈاکٹر حافظ محمد اسرائیل فاروقی رشہباز حسن)
- ۱۸: مقام قرآن (میاں انوار اللہ رشہباز حسن)
- ۱۹: انسان اور قرآن (میاں انوار اللہ رشہباز حسن) (زیر طبع)

## اردو تراجم اور تعلیقات

- ۱: بدعتات کا انسائیکلو پیڈیا (قاموس البدع کا ترجمہ و استدراک)
- ۲: صداقت نبوتی محمدی (دلائل النبوة از ڈاکٹر منظہ کا ترجمہ و تعلیق)
- ۳: عسل، وضواہ و نماز کا طریقہ مع دعا عکس (الوضوء والصلوة کا ترجمہ و تعلیق)
- ۴: بیماریوں کا علاج، دعا، دم اور غذا کے ذریعے (الدعاء وبلیه العلاج بالرقی من الكتاب والسنة از ابن وہف)

(خطاني)

- ۵: جہنم اور جہنیوں کے احوال (النار حالها و احوال اهلها کا ترجمہ و تعلیق)
- ۶: خوش نصیبی کی راہیں (طريق الهجرتين و باب السعادتين از حافظ ابن قیم کا ترجمہ اور تلخیص و تعلیق)
- ۷: جنت میں خواتین کے لیے انعامات (احوال النساء فی الجنة)
- ۸: فرقہ پرستی کے اسباب اور ان کا حل (الافتراق۔ اسبابہا و علاجہا) (زیر طبع)
- ۹: اصول الکرخی
- ۱۰: دنیا و حلتی چھاؤں (الدنيا و حلتها زائل) (زیر طبع)
- ۱۱: صحیح بخاری میں امام بخاری رضی اللہ عنہ کا منسجع (عادات الامام بخاری فی صحيحہ: شیخ عبدالحق ہاشمی رضی اللہ عنہ)
- ۱۲: نجات یافتہ گروہ کا عقیدہ (عبد الحق ہاشمی رحمہ اللہ عنہ)

## نظر ثانی شدہ کتب

- ۱۔ اردو ترجمہ قرآن مجید (مولانا محمد ارشد کمال) ۲۔ صحیح ابن حزمیہ (ترجمہ و شرح)
- ۳۔ مشکوٰۃ المصالح (ترجمہ) ۴۔ حدیث اور خدام حدیث (میاں انوار اللہ)
- ۵۔ الاسماء الحسنی (میاں انوار اللہ)
- ۶۔ المسند فی عذاب القبر (مولانا محمد ارشد کمال)
- ۷۔ عذاب قبر، قرآن کی روشنی میں (مولانا محمد ارشد کمال)
- ۸۔ ذکر اللہ کے فوائد (پروفیسر عزیت اللہ مدینی)
- ۹۔ حقانیت اسلام (پروفیسر محمد انس)
- ۱۰۔ تقليید کی شرعی حیثیت (تحریج و تحقیق شدہ) از جلال الدین قاسی
- ۱۱۔ مکررین حدیث کی مغالط اگنیزیوں کے علمی جوابات (تحریج و تحقیق اور اضافہ شدہ) از حافظ جلال الدین قاسی
- ۱۲۔ گناہوں کی معافی کے دس اسباب (تحریج و تحقیق اور تعلیقات کے ساتھ) از حافظ جلال الدین قاسی
- ۱۳۔ اللہ تعالیٰ کی دس تاکیدی نصیحتیں (تحریج و تحقیق اور تعلیقات کے ساتھ) (حافظ جلال الدین قاسی)
- ۱۴۔ سورۃ الاخلاص کا پیغام توحید (تحریج و تحقیق اور تعلیقات کے ساتھ) (حافظ جلال الدین قاسی)
- ۱۵۔ آیت الکرسی اور عظمت الہی (تحریج و تحقیق اور تعلیقات کے ساتھ) (حافظ جلال الدین قاسی)
- ۱۶۔ توبہ کا دروازہ (میاں انوار اللہ)
- ۱۷۔ اصول الکرخی پر ایک نظر
- ۱۸۔ اسلامی عقائد۔ دو مسلمانوں کا مکالمہ (وارثان انبیاء)



# اماں بخاری کا نتھ



مکتبہ فکار اسلامی